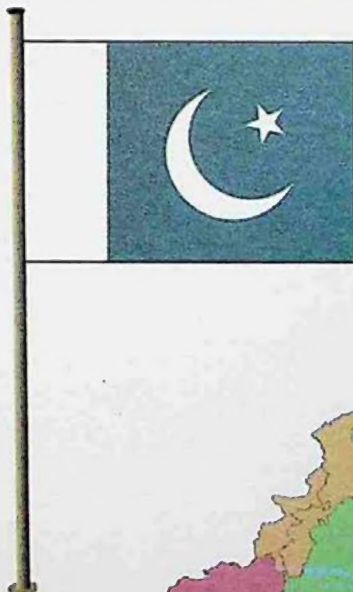


”تعلیم پاکستان کے لیے زندگی اور موت کا مسئلہ ہے۔ دنیا اتنی تیزی سے ترقی کر رہی ہے کہ تعلیمی میدان میں مطلوبہ پیش رفت کے بغیر ہم نہ صرف اقوام عالم سے پیچھے رہ جائیں گے بلکہ ہو سکتا ہے کہ ہمارا نام و نشان ہی صفوتو ہستی سے مت جائے۔“

قام عظیم محمد علی جناح، بانی پاکستان  
(26 ستمبر 1947ء۔ کراچی)

## قومی ترانہ



پاک سرزمین شاد باد      کشورِ حسین شاد باد  
تو شانِ عزِم عالی شان      ارضِ پاکستان  
مرکزِ یقین شاد باد      پاک سرزمین کا نظام قوتِ اخوتِ عوام  
پاک سرزمین کا نظم      قوم، نلک، سلطنت پاینده تابندہ باد  
شاد باد منزل مراد      پرچم ستارہ و ہلال رہبر ترقی و کمال  
ترجاناں ما پی، شانِ حال      جانِ استقبال سائےِ خدائے ذوالجلال

4826



جیلی ٹب کی روک قام کے لیے بخار کر یکلم اینڈ بیکسٹ بک بورڈ، لاہور کی دری ٹب کے سرورق پر سطھیں  
فل میں ایک ”خانقاہی نشان“ چاپ کیا گیا ہے۔ ترچاکر کے دیکھنے پر اس نشان میں موجود مونوگرام کا نارنجی  
رنگ، بزرگ رنگ میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ اسی طرح مونوگرام کے پیچے موجود سفید جگہ کوئی سے گھر پتھے پر  
”PCTB“ لکھا ظاہر ہوتا ہے۔ تقدیم کے لیے ”خانقاہی نشان“ پر دیے گئے کوڈ کو ”8070“ پر  
”PCTB(Space)Code No.“ لکھ کر SMS کریں ادا ناخی سیکم میں شامل ہوں۔ اگر SMS کے جواب  
میں ”خانقاہی نشان“ پر درج جری ممبر موصول ہو تو کتاب اصلی ہے۔ دری ٹب خریدتے وقت یہ ”خانقاہی نشان“  
ضرور دیکھیں۔ اگر کتاب پر نشان موجود نہ ہو یا اس میں تبدیل کیا گیا ہو تو انکی کتاب ہرگز نہ خریدیں۔

# مُرْقَعِ ادب

(اردو اختیاری)

گیارہویں جماعت کے لیے



پنجاب کریکولم اینڈ شیکسٹ بک بورڈ، لاہور

جلد حقوقِ بحث پنجاب کرکولم اینڈ یونیٹ نگر بورڈ، لاہور محفوظ ہے۔

منظور کردہ قوی ریویو کمیٹی، وفاقی وزارت تعلیم (شعبہ نساب سازی) حکومت پاکستان، اسلام آباد۔

اس کتاب کا کوئی حصہ نقل یا ترجمہ نہیں کیا جاسکتا اور نہیں اسے ٹیکسٹ پیچھے، گائیڈ بکس، خلاصہ جات، افسوس یا امدادی کتب کی تیاری میں استعمال کیا جاسکتا ہے۔

مؤلفین

☆ پروفیسر زریں حبیب مرزا

☆ مسٹر سعیدہ خالد

☆ پروفیسر فقیر احمد فیصل

مدیر

نگران

☆ ملک جمیل الرحمن (سینٹر ماہرِ مضمون اردو)

آرٹسٹ ☆ عائشہ وحید

ناشر: عطیہ پبلیکیشن ہاؤس لاہور  
مطبع: الرحمن آرٹ پرنسپل، لاہور

| تاریخ اشاعت | ایڈیشن | طباعت | تعداد اشاعت | قیمت  |
|-------------|--------|-------|-------------|-------|
| مئی 2018ء   | اول    | ہم    | 6,000       | 61.00 |

# فہرست

## حصہ نٹر

| نمبر شمار | عنوان                            | سبق                         | مصنف | صفنمبر |
|-----------|----------------------------------|-----------------------------|------|--------|
| 1         | اردو نثر پر ایک نظر              | ڈاکٹر الیٹ صدیقی (انزواضاف) | 1    |        |
| 2         | قصہ خواجہ سگ پرست کا             | میرا من دہوی                | 6    |        |
| 3         | فسانہ سلطان یکن                  | رجب علی بیگ سرور            | 11   |        |
| 4         | امراوجان ادا                     | مرزا ہادی رُسو              | 16   |        |
| 5         | خدا کی بستی                      | شوکت صدیقی                  | 21   |        |
| 6         | آنگن                             | خدیجہ ستور                  | 26   |        |
| 7         | زیور کا ذبا                      | مشی پریم چند                | 31   |        |
| 8         | کتبہ                             | غلام عباس                   | 41   |        |
| 9         | قلعہ لاہور کا ایک ایوان          | سید امیار علی تاج           | 50   |        |
| 10        | فاصلے                            | میرزا ادیب                  | 56   |        |
| 11        | رسم و رواج                       | سرسید احمد خاں              | 66   |        |
| 12        | شاعری کے لیے کیا شرطیں ضروری ہیں | مولانا الطاف حسین حالی      | 71   |        |
| 13        | مسلمانوں کا قدیم طرز تعلیم       | شبلی نعمانی                 | 76   |        |
| 14        | میبل اور میں                     | پھرس بخاری                  | 82   |        |
| 15        | نشیات کی لعنت                    | نصیر احمد بھٹی              | 87   |        |

## حصہ شاعری

| نمبر شمار | لکم                         | شاعر                               | صفہ نمبر |
|-----------|-----------------------------|------------------------------------|----------|
| 1         | اردو شاعری پر ایک نظر       | ڈاکٹر ابواللیث صدیقی (اخذ و اضافہ) | 92       |
| 2         | حمد                         | مولانا ظفر علی خاں                 | 97       |
| 3         | نعت                         | امیر مینائی                        | 101      |
| 4         | شوقي شہادت                  | میر انیس                           | 105      |
| 5         | برسات کی بھاریں             | ظیرا کبر آبادی                     | 109      |
| 6         | عقل دل                      | علامہ محمد اقبال                   | 113      |
| 7         | جادید کے نام                | علامہ محمد اقبال                   | 113      |
| 8         | شاپین                       | علامہ محمد اقبال                   | 114      |
| 9         | پیوستہ شجر سے امید بھار کھے | علامہ محمد اقبال                   | 114      |
| 10        | جوگی                        | خوشی محمد ناظر                     | 116      |
| 11        | مناظر سحر                   | جوشی پیغم آبادی                    | 120      |
| 12        | درد خیبر                    | حافظ جalandھری                     | 123      |
| 13        | زندگی سے ڈرتے ہو؟           | ن۔ م۔ راشد                         | 126      |
| 14        | اقبال                       | فیض احمد فیض                       | 130      |
| 15        | طلوع فرض                    | مجید احمد                          | 133      |
| 16        | قطعات                       | اکبرالہ آبادی، احسان دانش          | 137      |
| 17        | رباعیات                     | مولانا الطائف حسین حائلی           | 141      |

## اُردو نشر پر ایک نظر

”اُردو“ ترکی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی ”لکھر“ کے ہیں۔ مغلوں کے دور میں لکھر اور اس سے متعلق آبادی کو ”اُردو“ کہا جاتا تھا۔ اس سے بعض لوگوں کو یہ غلط فہمی پیدا ہوئی کہ اردو ایک لکھری زبان ہے جو مسلمان بادشاہوں کے لکھروں یا لکھری بازار میں پیدا ہوئی۔ پورست نہیں۔ اس سے پہلے اردو کو مختلف زبانوں میں مختلف ناموں سے یاد کیا گیا۔ پر صیری پاک و ہند میں مسلمانوں کے آنے کے بعد مسلمانوں اور یہاں کے باشندوں کی زبانوں کے میں جوں سے جونی زبان آہست پیدا ہوئی اسے ”ہندوی“ کے نام سے پکارا گیا۔ اس کے بعد اسے ”ہندی“ کے نام سے پکارا گیا۔ اردو کا ایک قدیم نام ”ریختہ“ بھی ہے۔ میر قی میر نے اس زبان کو چہلی دفعہ ”اردو یعنی“ قرار دیا اور مصنفوں نے اسے ”اُردو“ کہا۔ چنان چنانیسوں صدی سے بھی نام رانگ ہے۔

اردو زبان کے آغاز کے بارے میں کئی نظریے پیش کیے گئے ہیں جو ایک دوسرے سے مختلف ہیں لیکن ان تمام نظریات میں ایک بات البتہ مشترک ہے کہ ان میں اردو کی ابتداء کی پہلا بڑی صیری پاک و ہند میں مسلمان فاقہین کی آمد پر کمی ہے اور بنیادی استدلال یہ ہے کہ اردو زبان کا آغاز مسلمان فاقہین کی ہندوستان میں آمد اور مقامی لوگوں سے میں جوں اور مقامی زبانوں پر اثرات سے ہوا اور ایک قبیلی زبان وجود میں آئی جو بعد میں اردو کھلائی۔

اردو نشر کا پہلا باقاعدہ دور دوکن کا ہے جہاں صوفیائے کرام اور بزرگان دین نے اسے عوام کی زبان کی حیثیت سے تبلیغ اور تعلیم دین کے لیے استعمال کیا۔ اس دور کے مشہور عالم خواجہ بندہ نواز گیسودراز (وفات ۱۳۲۱ء) کی تصنیف ”معراج العاشقین“ کو اردو کی پہلی شعری تصنیف قرار دیا جاتا ہے۔ اس کے بعد ادبی اعتبار سے دُنیٰ دوسری سب سے مشہور تصنیف ملاؤ جہی کی ”سب رس“ ہے جس کا سن تصنیف ۱۳۲۸-۳۹ء ہے۔ اردو کا یہ پہلا شعری تصنیف ہے جس کا ایک منفرد اسلوب ہے۔

شمائلی ہند میں اردو نشر نگاری کا آغاز نہیں بعد میں ہوا۔ دراصل یہاں پر مسلمانوں کے دور حکومت میں ایک عرصے تک فارسی تہذیبی، سرکاری اور عدالتی زبان رہی۔ تکی وجہ ہے کہ انہار ہوئیں صدی تک شمائلی ہندوستان میں اردو کی نشر نگاری کا جو اسلوب ملتا ہے، وہ انتہائی پر کلفت ہے اور اس میں فارسی تراکیب کی کثرت ہے۔ چنانچہ عطا حسین چیخین کی ”نو طرز مرقع“ (۱۷۹۸ء میں لکھی گئی) کی عمارت بھی فارسی آمیز ہے۔ شمائلی ہند میں اردو نشر نگاری کا باتا قاعدہ آغاز گلتے ۱۸۰۰ء میں ”فورٹ ولیم کالج“ کے قیام سے ہوا۔ اس ادارے کا مقصد یہ تھا کہ جو اگر یہ ایسٹ انڈیا کمپنی کے ملازم ہو کر آئیں اس ملک کی زبان، تاریخ، تہذیب، معاشرے اور رسم و رواج سے واقف کرنے کے لیے تعلیم و تربیت کا انتظام ہو۔ اس مقصد کے لیے ملک کے گوشے گوشے سے مصنفوں جمع کیے گئے جن میں سب سے ممتاز میر ام ان دہلوی تھے۔ بعض ایسے اگر یہ بھی استاد مقرر ہوئے جو ہندوستانی زبانوں میں مہارت رکھتے تھے۔ ان میں سب سے مشہور نام جان گل کرست کا ہے جو شعبہ اردو کے سربراہ تھے۔

جان گل کرست کی فرمائش پر فورٹ ولیم کالج کے مصنفوں نے اردو میں مختلف کتابیں لکھیں۔ جن میں سب سے ممتاز میر ام دہلوی کی ”باغ و بہار“ ہے۔ اس کتاب کا سن تصنیف ۱۸۰۲ء ہے۔ میر ام نے اس قسطے میں دلی کی پا بحاورہ اور روزمرہ بول چال کی سادہ زبان میں اس مدد کی تہذیب و معاشرت کا نقشہ کھینچا ہے۔ ان کے علاوہ حیدر بخش حیدری کی ”آرائش محفل“ نے بھی بہت مقبولیت حاصل کی۔ میر ام کے سادہ اسلوب نگارش کے مقابلے میں لکھنؤ کے مزادار جب علی بیگ سرور نے ۱۸۲۳-۲۵ء میں فارسی آمیز پر مختلف مبارت میں ”فناہہ چاہب“ لکھا، جو اپنے مخصوص اسلوب یہاں کے باعث اہم ہے۔

۱۸۴۰ء کے آس پاس مرزاقاً بُل جو اپنے عہد کے فارسی اور اردو کے بڑے شاعروں اور نثر نگاروں میں شمار ہوتے تھے، اردو خطوط نویسی کی طرف متوج ہوئے۔ انہوں نے اردو میں خط لکھنے کا ایک بے تکلف انداز اختیار کیا اور بقول خود مر اسمی کو مکالہ بنادیا۔ ”عوہ ہندی“، ”اردو می معنی“ اور ”مکاتیب غالب“ کے نام سے ان کے خطوط کے مجموعے شائع ہو چکے ہیں جو اپنی سادہ اور رواں زبان، انوکھے اور دلچسپ انداز کے باعث آج بھی دل جھی سے پڑھ جاتے ہیں۔ ان میں غالب کی زندگی اور اس زمانے کے بہت سے حالات و واقعات کو جانے میں بڑی مدد ملتی ہے۔ غالب کے ان خطوط سے اردو نثر میں ایک نئے اسلوب کا اضافہ ہوا۔

۱۸۵۷ء کا انقلاب پر صیری پاک و ہند کی تاریخ میں صرف ایک سیاسی انقلاب نہ تھا بلکہ ایک تہذیبی انقلاب تھا۔ اس سے پہلے صیری میں مسلمانوں کی آٹھو سالہ حکومت اور اقتدار کے ساتھ اس تہذیب و تمدن کی برتری بھی ختم ہو گئی تھی میں مسلمانوں نے صد یوں کی کوششوں سے پروان چڑھایا تھا۔ اس انقلاب کے نتیجے میں مسلمان دو ہرے عذاب میں جلا ہو گئے۔ ایک طرف وہ انگریز حکمرانوں کے غیظ و غضب کا شکار تھے اور دوسری طرف ہندوؤں کے، جنہوں نے انگریزوں کی سرپرستی میں مسلمانوں کا معاشری استھان شروع کر دیا۔ ان حالات میں پر صیری پاک و ہند میں وہ تحریک شروع ہوئی تھی تھے تحریک سریدی یا علی گڑھ تحریک کہا جاتا ہے۔ تحریک بندی طور پر تعلیمی و اصلاحی تحریک تھی۔ سریدی نے اپنے خیالات کے فروع اور ابلاغ کے لیے سلیمان اور سادہ اردو نثر کا استعمال کیا۔ انہوں نے ایک ادبی رسالہ ”تہذیب الاخلاق“ کے نام سے جاری کیا جس میں سریدی نے سب سے پہلے انشائیے اور مضمایں کا سلسلہ شروع کیا۔ سریدی کے دوسرے رفقانے اس عمل میں ان کا ہاتھ بٹایا۔ سریدی احمد خان کی خوش قصتی تھی کہ ان کو ایسے شخص رفقاء کا راملے جنہوں نے ان کی ادبی تحریک کے اسحکام اور فروع میں نمایاں حصہ لیا۔ مولانا محمد حسین آزاد، مولانا الطاف حسین حسینی، مولانا بشی نعمانی اور مولانا نذری احمد اس حلقة کے ممتاز اراکین ہیں۔

سریدی کے رفقائے کارمیں سے مولانا بشی نعمانی نے اسلامی تاریخ کو ایک نئے رنگ سے لکھنا شروع کیا۔ ان کی کتابوں میں ”الفاروق“، ”المامون“ اور ”سیرت النبی“ خاص اہمیت رکھتی ہیں۔ نذری احمد نے اردو ناول نگاری کا آغاز کر کے اردو ادب میں ناول کی صنف کو متعارف کرایا۔ ”مراة العروس“، ”بنات العرش“، ”توبۃ الصووح“ اور ”امن الوقت“ ان کے مشہور ناول ہیں۔ ان کے ناول مقصودی ہیں اور ان کے پیش نظر اس عہد کا مسلم معاشرہ اور اس کی اصلاح ہے۔ مولانا حافظ نے اپنے شعری نظریات اور خیالات کو ”مقدمہ شعرو شاعری“ کے نام سے قلم بند کیا ہے اردو میں تقدیم کی اولین کتاب قرار دیا جاتا ہے۔ انہوں نے ”حيات جاویدی“، ”حيات سعدی“ اور ”يادگار غالب“ لکھ کر اردو میں موافق عمریاں لکھنے کا آغاز بھی کیا۔ اسی طرح مولانا محمد حسین آزاد نے جو بیک وقت انشا پردازہ، مورخ، نقاد، شاعر اور ماہر لسانیات تھے ”آب حیات“، ”خن دان فارس“ اور ”نیرنگ خیال“، وغیرہ لکھیں جو اردو نثر میں بڑی اہمیت کی حاصل ہیں۔

اردو ناول نگاری میں نذری احمد کے ہم عصر ناول نگار پنڈت رتن ناٹھ سرشار ہیں جن کا سب سے مشہور ناول ”فاسیۃ آزاد“ ہے۔ اگرچہ اس ناول میں کوئی منظم پیاث نہیں لیکن اس میں اس عہد کی لکھنی تہذیب اور معاشرے کی پوری تصور موجود ہے۔ سرشار کے ہم عصر عبدالحیم شرکر کو اردو میں تاریخی ناول کا پہلا علم بہدار کہا جاتا ہے۔ ”منصور موسہنا“، ”ملک العزیز و رجنما“ اور ”فردوں بریں“ ان کے مشہور تاریخی ناول ہیں۔ اس کے بعد اردو ناول نگاری میں مرزاز ارسا کا ناول ”امراؤ جان ادا“ بڑی اہمیت اور شہرت کا حوالہ ہے جو اپنی بہت سی فنی خوبیوں کے باعث اردو کے ظیم ترین ناولوں میں شمار ہوتا ہے۔ اس میں اس عہد کی لکھنی سوسائٹی کی زندگی کی بھرپور مصوّری کی گئی ہے۔ تقریباً اسی زمانے میں علامہ راشد الجیمی نے جنیں ”معورغم“ کہا جاتا ہے اپنے ناولوں میں اس روایت کو آگے بڑھایا جس کا آغاز مولوی نذری احمد نے ”مراۃ العروس“ اور ”بنات العرش“، ”لکھ کر کیا تھا۔ انہوں نے عورتوں کی مظلومیت کو اپنے ناولوں کا موضوع بنایا۔

اردو ناول کا درجہ بندی سویں صدی کے آغاز میں پریم چند سے شروع ہوتا ہے۔ ان کے ناولوں میں ”سیدانِ عمل“، ”گودان“ اور ”بازارِ حسن“ وغیرہ مشہور ہیں۔ انہوں نے بر صیری کے دیہات اور متوسط و محنت کش طبقوں کی زندگی کو بڑی خوش اسلوبی سے اپنے ناولوں میں پیش کیا ہے۔

پرمی چند کے زیر اثر اور ۱۹۳۶ء میں ترقی پسند تحریک کے آغاز پر بہت سے اچھے نادل لکھے گئے جن میں سجاد ظہیر کا "لندن کی ایک رات" کرشن چندر کی "ٹکست" اور عصمت چحتائی کی "بیوی میگی لکیر" قابلی ذکر ہیں۔ ۱۹۳۷ء کے عہد کا دور نادل کی مقبولیت کا دور ہے۔ ریسیم احمد جعفری، رشید اختر ندوی، ایم اسلام، نیم جازی اور قیسی رام پوری کے نادل بہت مشہور ہوئے۔ قرۃ العین حیدر کا "آگ کار دیا"، عزیز احمد کا "السی بلندی الہی چشتی"، شوکت صدیقی کا "خدای بستی" اور ممتاز مفتقی کا "علی پور کا ایلی" فنی لحاظ سے اہم نادل ہیں۔ ان کے علاوہ عبداللہ حسین کا "آداس سلیمان"، جیلہ ہاشمی کا "ٹلاشی بہاراں"، خدیجہ مستور کا "آگکن"، فضل احمد کریم فضلی کا "خون گجر ہونے تک"، انتفار حسین کا "بستی" اور بانو قدیسی کا "راجہ گدھ" اہم نادل ہیں۔ افسانے کی صنف بھی نادل کی طرح اردو نثر میں اگر بیزی ادب سے آئی۔ اردو میں مختصر افسانے کا آغاز بیسویں صدی میں پرمی چند کے افسانوں سے ہوا۔ پرمی چند نے اپنے افسانوں میں دیہات میں رہنے والے لوگوں کے مسائل پر قلم اٹھایا اور اردو افسانے کو حقیقت نگاری کے فن سے آشنا کرایا۔ اسی دور میں سجاد حیدر یلدزم نے اپنے افسانوں کے ذریعے رومانوی افسانہ نگاری کی بنیاد رکھی۔ سجاد حیدر یلدزم کی پیروی کرنے والوں میں نیاز پیچ پوری، بجنوں گورکھ پوری اور جاپ اتیاز علی اہم ہیں جنہیں رومانوی افسانہ نگار کہا جاتا ہے۔

راشد الدین خیری اور علی عباس حسینی اہم ہیں۔ ۱۹۳۶ء میں ترقی پسند تحریک نے اردو افسانے کو بھی متاثر کیا۔ پرمی چند کے افسانے "کفن" میں اس تحریک کے واضح اثرات دکھائی دیتے ہیں۔ اردو افسانے میں ترقی پسند رحمانات کی ابتداء ۱۹۳۶ء میں "انگارے" کے نام سے چھپنے والے افسانوں کے مجموعے سے ہوئی بجس میں سجاد ظہیر، کرشن چندر، رشید چہاں اور احمد علی وغیرہ کے افسانے تھے۔ اس تحریک کے زیر اثر افسانہ نگاروں کی ایک بڑی کمپ نظر آتی ہے جن میں کرشن چندر، راجندر سنگھ بیدی، اون پندر ناتھرا اٹک، عصمت چحتائی، حیات اللہ انصاری اور سعادت حسن منتو کے نام اہم ہیں۔ ۱۹۴۷ء میں افسانے کے فن کو فروغ دینے والوں میں علی عباس حسینی، کوثر چاند پوری، اعظم کریمی، راجندر سنگھ بیدی، کرشن چندر، منشو، عصمت چحتائی، ممتاز مفتقی، ہاجہر ہسرو، خدیجہ مستور، بلوںت سنگھ، غلام عباس، انتفار حسین، شوکت صدیقی، محمد حسن عسکری، احمد ندیم قاسمی اور خواجہ احمد عباس کے نام اہم ہیں۔ قیام پاکستان کے بعد افسانوی ادب میں اہم اضافے کرنے والوں میں غلام عباس، قدرت اللہ شہاب، اشفاق احمد، اے حمید، الطاف قاطمہ، غلام اشقلین نقوی، انتفار حسین اور نور سجاد کے نام اہم ہیں۔ خالدہ اصغر، محمد نشایاد، یوسف جاوید، مسعود اشعر اور بہت سے دوسرے افسانہ نگار اپنے افسانوں میں بدلتی ہوئی زندگی کے مسائل کی کامیاب ترجیحی کر رہے ہیں۔

اردو زبان و ادب میں ڈرامے کی صنف بھی خاصی اہمیت کی حاصل ہے۔ اردو میں ڈرامے کی ابتداء اجد علی شاہ اختر کے عہد (۱۸۵۶ء۔ ۱۸۷۷ء) میں لکھنؤیں ہوئی اور امانت لکھنؤی نے سب سے پہلا ڈراما "اندر سجا" لکھا۔ اس ڈرامے میں راجہ اندر کے دربار اور عیش و عشرت کی داستان بیان کی گئی ہے۔ اس کے بعد اردو دوڑ راما تھیڑ سے والستہ رہا لیکن بیسویں صدی میں آغا حشر اردو دوڑ راما میں ایک نامور شخصیت کے طور پر ابھرے۔ انہوں نے نہ صرف فیکٹری کے بعض ڈراموں کو اردو میں منتقل کیا بلکہ بہت سے طبع زاد ڈرامے بھی لکھے۔ حشر نے اپنے ان ہر دو قسم کے ڈراموں میں عوام کی پسند کو پیش نظر رکھا۔ وہ ڈرامے میں کوئی ایسی کلکش یا وچیدگی پیدا نہیں ہونے دیتے تھے جو عوام کی سمجھ سے بالاتر ہو۔ یہی وجہ تھی کہ ہر قسم کے مراجع کے لوگ ان کے ڈراموں سے لطف اندوڑ ہوتے تھے۔ آغا حشر کے بعد احمد شجاع پاشا کا ڈراما "باپ کا گناہ" ادبی لحاظ سے اہم ہے لیکن جو شہرت اتیاز علی تاج کے ڈرامے "انارکلی" کوٹی وہ کسی اور ڈرامے کو نصیب نہ ہوئی۔ اس دوران میں سینما کی آمد سے ٹھیک ڈرامے کے زوال کا آغاز ہوا لیکن ریڈیو کے قیام سے ریڈیوی ڈرامے لکھنے کا روانج ہوا تو عشرت رحمانی، جاپ اتیاز علی، عابد علی عابد، انور جلال، باقی صدیقی، میرزا دیوب، اشفاق احمد اور بانو قدیسیہ کے ڈرامے بہت مشہور ہوئے۔ میلی دیوں کے متعارف ہونے پر ڈراما نگاروں کی ایک بہت بڑی اور ذہین کمپ سامنے آئی جن میں سلیم چشتی، الہبر شاہ خاں، یوسف جاوید، احمد اسلام احمد، منوجہانی، جیل ملک اور یاض بیالوی کے نام اہم ہیں۔ خواتین ڈراما نگاروں میں حسینہ محین اور فاطمہ ریاض بیگیا کے نام سر فہرست ہیں۔

اردو نثر میں علمی و ادبی موضوعات پر لکھنے والوں میں مولانا حاملی کے جانشین مولوی عبد الحق ہیں جنہیں "بابائے اردو" کے لقب سے یاد کیا

جاتا ہے۔ انہوں نے مختلف موضوعات پر لکھ کر اردو کے نشری سرمائے میں گروں قدر اضافہ کیا۔ فلی نعمانی سے فیض پانے والوں میں مولانا ابوالکلام آزاد کا نام قابل ذکر ہے جو اردو نشریں ایک منفرد اسلوب نثارش کے موجود ہیں۔

ایک اور جدید صنف جسے اردو نشریں بڑا فروغ نصیب ہوا طرزِ مزاج ہے۔ یوں تو طرزِ مزاج کی مثالیں "اوڈھ بچ" کے دور میں بھی ملتی ہیں جو ایک اگریزی اخبار کے نمونے پر جاری کیا گیا تھا لیکن اس کے مذاق اور طبکار سطح زیادہ بلند نہیں ہے۔ انسویں صدی میں سب سے زبردست ادبی شخصیت غالب کی ہے جو بہت بڑے طریف بھی تھے اور اسی بنا پر حالی نے انھیں "جیوان طریف" کہا ہے۔ غالب کے خطوط میں ظرافت کی صاف ستمبری اور بہت اعلیٰ مثالیں ملتی ہیں۔ غالب کے بعد مزاج نثاری میں فرحت اللہ بیگ، رشید احمد صدیقی اور پٹرس بخاری کے نام قابل ذکر ہیں۔ اس کے بعد عظیم بیک چھتا کی، ملار موزی، شوکت تھانوی، این انشا اور موجودہ دور کے مشاق احمد یوسفی، کریم محمد خاں، شفیق الرحمن اور عطاء الحق قاسی کے نام قابل ذکر ہیں۔

حالی نے "مقدمہ شعرو شاعری" اور شیلی نے "موازیہ انس و دیبر" اور "شعر الجم" لکھ کر اردو نشریں تقدیری ادب کا باقاعدہ آغاز کیا تھا اس روایت کو آگے بڑھانے میں امداد امام ارش، عبدالرحمٰن بجنوری، یازج فتح پوری، حافظ محمود شیرانی، نور الحسن ہاشمی، حامد حسن قادری، ڈاکٹر سید عبداللہ، ڈاکٹر وحید قریشی، محمد حسن عسکری، ڈاکٹر جیل جالی، ڈاکٹر فرمان فتح پوری، کلیم الدین احمد، احتشام حسین، آئل احمد سرور، سید وقار عظیم، ڈاکٹر سجاد باقر رضوی، ڈاکٹر وزیر آغا، ڈاکٹر انور سدید، ڈاکٹر خواجہ محمد زکریا اور ڈاکٹر سعید احمد خاں کے نام قابل ذکر ہیں اور یوں اردو نشریہ صنف ادب میں ترقی کی منزلوں کی جانب گامزن ہے۔

## داستان

کہانی سننا اور کہنا انسان کو ہمیشہ سے مرغوب رہا ہے۔ جب انسان روزمرہ زندگی کے معمولات اور تھکا دینے والی صروفیات کی یکسانیت سے اُستا جاتا تو وہ تفریح کی تمنا کرنے لگتا۔ اس ضرورت نے داستان گوئی کو حجم دیا۔ داستان گو طویل کہانیوں کو رات کے وقت محفل میں قسط و ارتضائے، کہانی میں سے کہانی جنم لیتی اور ہر کہانی دوسری کہانی سے زنجیر کی کڑیوں کی طرح پیوست ہوئی اور اپنا علیحدہ مکمل وجود بھی رکھتی تھی۔ داستان گوائی قوتِ تخلیق سے واقعات کو ترتیب دے کر داستانوں کی تخلیق کرتے، ان کو دلکش، دلچسپ اور زندگی سے برتر کرداروں اور ظلماتی اور پراسارا ماحول سے سجا تے اور اپنی چرب زبانی اور زبان دانی کی مہارت سے لوگوں کو سنا کر اپنا گروپ دیتا ہے۔ چنانچہ عرب کے ساحر، ایران کے قصہ گو اور پرصفیر کے داستان گو، بہت مشہور اور مقبول تھے۔ بلکہ قصہ گوئی ایک الگ فن کی حیثیت اختیار کر گئی تھی۔ بعد میں آنے والی تمام افسانوی اصناف مثلاً ناول، افسانہ، ڈراما وغیرہ کی بنیاد داستان پر ہی ہے۔

”داستان“ قدیم صحفِ ادب ہے جس کے لغوی معنی قصہ، حکایت یا کہانی کے ہیں۔ ادبی اصطلاح میں داستان کسی خیالی اور مثالی دنیا کی وہ کہانی ہے جو محبت، مہم، جوئی اور سحر و طسم جیسے غیر معمولی عناصر پر مشتمل اور مصنف کے آزاد اور زرخیز تخلیق کی تخلیق ہو۔ داستانوں میں ما فوق الفطرت اشیاء، واقعات اور مقامات کی کثرت ہوتی ہے۔ جادو کی چیزوں، جمن، بھوت اور پری چیزی مخلوق کا ذکر عام ہوتا ہے۔ داستانوں کا دور چونکہ با درشا ہوں اور شہزادے شہزادوں کا درخت ہاں لیے ان میں مرکزی اہمیت انھی کی ہے۔ پیشتر کردار اور واقعات مثالی ہوتے ہیں جو بالآخر کسی مثالی نتیجے تک جانچی جاتے ہیں۔ گویا ما فوق الفطرت عناصر، ظلماتی فضا، تخلیل کی رنگ آمیزی، عشق و محبت کے واقعات، حق و باطل کا تصادم، اسرار و تجسس، طوالت اور دلچسپ زبان و بیان ایک اچھی داستان کی اہم خوبیاں ہیں۔

اردو میں میر امن کی ”باغ و بہار“، حیدر بخش حیدری کی ”آرائشِ محفل“، رجب علی بیگ شروردی کی ”فسانہ عجائب“ اور ان شاء اللہ خان انشا کی ”رانی کیمکی کی کہانی“، معروف داستانیں ہیں۔

## میر امن دہلوی

سال وفات: ۱۸۱۲ء

سال ولادت: ۱۷۳۳ء

میر امن دہلوی دتی کے رہنے والے تھے۔ ان کا نام میر امان اور شخص الحف تمہاراں کی شہرت میر امن دہلوی کے نام سے زیادہ ہوئی۔ میر امن کے آباد اجداد مغل پادشاہ ہمایوں کے زمانے میں سلطنت مغلیہ سے نسلک رہے۔ چنانچہ مغل بادشاہوں کی خدمت کے صلے میں انھیں کافی جاگیریں، وظائف اور انعامات اکرام بھی حاصل ہوئے۔

احماد شاہ ابدالی کے حملہ کے نتیجے میں جب دہلی کے حالات ناگفتدہ ہو گئے تو میر امن کو بھی بادل ناخاست دہلی چھوڑ کر عظیم آباد (پنڈ) میں پناہ لگی پڑی۔ میر امن کچھ عرصہ یہاں قیام پزیر ہونے کے بعد گلکتہ پلے گئے جہاں وہ دوسال تک نواب دلاور جنگ کے چھوٹے بھائی کے اتنا لیق رہے۔ انھی دونوں فورت ولیم کالج کو ماہرا دیوبول اور تحریر بکار منشیوں کی اشد ضرورت محسوس ہوئی۔ اتفاق سے میر امن کے ایک دوست میر بہادر علی حسینی فورت ولیم کالج کے میراثی تھے، انھی کی وساطت سے میر امن کی ملاقات فورت ولیم کالج کے پرنسپل جان گل کرست سے ہوئی۔ گل کرست نے میر امن کو فورت ولیم کالج کے شعبہ تصنیف و تالیف میں بطور مشی طازم رکھ لیا۔

فورت ولیم کالج (گلکتہ) کی طازمت کے دوران میں میر امن نے ڈاکٹر جان گل کرست کی فرمائش پر ۱۸۰۱ء میں فارسی داستان "قصہ چہار درویش" کا "باغ و بہار" کے نام سے اردو تصحیح کا کام شروع کیا جو ۱۸۰۲ء میں اختتام کو پہنچا۔ میر امن کے منفرد اسلوب بیان نے "باغ و بہار" کو محض ایک دلکش اور پرکشش قصہ ہی نہیں رہنے دیا بلکہ اردو ادب کی اوپر میں اور زندہ جاوید داستان بنادیا۔ "باغ و بہار" کو داستان دہلی کی نمائندہ داستان بھی کہا جاتا ہے۔ "باغ و بہار" دہلوی معاشرت کا بجتا جاگتا مرقع ہے۔

میر امن کا طرز تحریر نہایت سہل، سادہ، عام فہم اور بامحاورہ ہے۔ میر امن نے مشکل الفاظ سے گریز کرتے ہوئے جو سلیں درواں انداز بیان اپنایا اس کی گیثیت مثالی ہے۔

میر امن کی دوسری تصنیف "گنج خوبی" ہے جو ملا حسین واعظ کا شفی کی تصنیف "اخلاقی محنتی" کا اردو ترجمہ ہے۔ تاہم جو تقویٰت "باغ و بہار" کے حصے میں آئی وہ کسی اور داستان کو حاصل نہ ہو سکی۔ "باغ و بہار" ایک طویل داستان ہے جو چار درویشوں کے قصور کے علاوہ خوجہ سگ پرست کے قصے پر مشتمل ہے۔

## قصہ خواجہ سگ پرست کا

خواجہ نے کہا: اے بادشاہ! یہ مرد جو داہنی طرف ہے، غلام کا بڑا بھائی ہے اور جو بائیں کو کھڑا ہے، مجنحلا برادر ہے؛ تھیں ان دونوں سے چھوٹا ہوں۔ میرا باپ ملک فارس میں سوداگر تھا۔ جب میں چودہ برس کا ہوا، قبلہ گاہ نے رحلت کی۔ جب تجھیز تلفین سے فراغت ہوئی اور پھول اٹھ پھکے؛ ایک روز ان دونوں بھائیوں نے مجھے کہا کہ آب باپ کا مال جو کچھ ہے، تقسیم کر لیں۔ جس کا دل جو چاہے، سو کام کرے۔ میں نے سُن کر کہا: اے بھائیو! یہ کیا بات ہے؟ میں تمھارا غلام ہوں، بھائی چاری کا دعویٰ نہیں رکھتا۔ ایک باپ سرگیا، تم دونوں میرے پدر کی جگہ میرے سر پر قائم ہو۔ ایک نان خشک چاہتا ہوں جس میں زندگی بُسر کروں اور تمھاری خدمت میں حاضر ہوں۔ مجھے حصے بخڑے سے کیا کام ہے؟ تمھارے آگے کے جھوٹے سے اپنا پیٹ بھرلوں گا اور تمھارے پاس رہوں گا۔ میں لڑکا ہوں، کچھ پڑھا لکھا بھی نہیں؛ مجھے سے کیا ہو سکے گا؟! ابھی تم مجھے تربیت کرو۔

پُر سُن کر جواب دیا کہ تو چاہتا ہے اپنے ساتھ ہمیں بھی خراب اور خُداج کرے۔ میں چپکا ایک گوشے میں جا کر رونے لگا۔ پھر دل کو سمجھایا کہ بھائی آخر بڑا بُرگ ہیں، میری تعلیم کی خاطر چشم نمائی کرتے ہیں کہ کچھ سکھے۔ اسی فکر میں سو گیا۔ صبح کو ایک پیدادہ قاضی کا آیا اور مجھے دارالشرع میں لے گیا۔ وہاں دیکھا تو یہی دونوں بھائی حاضر ہیں۔ قاضی نے کہا: کیوں اپنے باپ کا دررشانت چونٹ نہیں لیتا؟ میں نے گر میں جو کہا تھا وہاں بھی جواب دیا۔ بھائیوں نے کہا: اگر یہ بات اپنے دل سے کہتا ہے تو ہمیں لا دعویٰ لکھ دے کہ باپ کے مال و اسباب سے مجھے کچھ علاقہ نہیں۔ تب بھی میں نے یہی سمجھا کہ یہ دونوں میرے بزرگ ہیں، میری نصیحت کے واسطے کہتے ہیں کہ باپ کا مال لے کر بے جا تصرف نہ کرے۔ پہ موجب ان کی مرضی کے فارغ خطی پہ مہر قاضی میں نے لکھ دی۔ یہ راضی ہوئے میں گھر میں آیا۔

دوسرے دن مجھے سے کہنے لگے: اے بھائی! یہ مکان جس میں تو رہتا ہے، ہمیں ذرکار ہے؛ تو اپنی بودو باش کی خاطر اور جگہ لے کر جارہ۔ تب میں نے دریافت کیا کہ یہ باپ کی حوالی میں بھی رہنے سے خوش نہیں۔ لاچار ارادہ اٹھ جانے کا کیا۔ جہاں پناہ اج بیڑا باپ جیتا تھا؛ تو جس وقت سفر سے آتا، ہر ایک ملک کا تخفہ پڑھتے۔ سو گات کے لاتا اور مجھے دیتا؛ اس واسطے کے جھوٹے بیٹے کو ہر کوئی زیادہ پیار کرتا ہے میں نے اُن کو تیغ تیغ لے کر تھوڑی سی اپنی نیخ کی پوچھی بھیم پہنچائی تھی؛ اُسی سے کچھ خرید فروخت کرتا۔ ایک بالوٹھی میری خاطر خرگستان سے میرا باپ لایا اور ایک دفعہ گھوڑے لے کر آیا، اُن میں سے ایک تکھیر ناگند، کہ ہونہار تھا، وہ بھی مجھے دیا۔ میں اپنے پاس سے دانہ گھاس اُس کا کرتا تھا۔

آخر ان کی بے مرؤتی دیکھ کر ایک حوالی خرید کی وہاں جا رہا۔ یہ کتاب بھی میرے ساتھ چلا آیا۔ واسطے ضروریات کے اسباب خانہ داری کا جمع کیا اور دو غلام خدمت کی خاطر مولیے اور باتی پوچھی سے ایک دکان بزاں کی کر کے خدا کے توکل پر بیٹھا۔ اپنی قسمت پر راضی تھا۔ اگرچہ بھائیوں نے بدفلی کی پر خدا جو مہربان ہوا، تھیں برس کے عرصے میں ایسی دکان جو کہ میں صاحب اعتبار ہوا۔ سب سرکاروں میں جو تکہ جاتا، میری ہی دکان سے جاتا۔ اُس میں بہت سے روپے کمانے اور نہایت فراغت سے گزرنے لگی۔ ہر دن جناب باری میں شکرانہ کرتا اور آرام سے رہتا۔ اتفاقاً مجھے کے روز میں اپنے گھر بیٹھا تھا کہ ایک غلام میرا سودے سے شلف کو بازار گیا تھا؛ بعد ایک دم کے روتا ہوا آیا۔ میں نے سب پوچھا کہ تجھے کیا ہوا؟ خفا ہو کر بولا کہ تھیں کیا کام ہے، تم خوشی مناؤ، لیکن قیامت میں کیا جواب دو گے؟ میں نے کہا: اے جہشی!

الکی کیا نکلا تجھ پر نازل ہوئی؟ اُس نے کہا: چیز غصب ہے کہ تمہارے بڑے بھائیوں کی چوک کے چورا ہے میں؟ ایک یہودی نے مخفی پانچ سین لے پیا اور جیسا مارتا ہے اور بتتا ہے کہ اگر میرے روپے نہ دو گے تو مارتے مارتے مارہی ڈالوں گا۔ بھلا مجھے ثواب تو ہوگا۔ پس تمہارے بھائیوں کی یہ نوبت اور تم بے فکر ہو، یہ بات اچھی ہے؟ لوگ کیا کہیں گے۔ یہ بات غلام سے سنتے ہی ہبونے جوش کیا، ننھے پانچ بazar کی طرف دوڑ اور غلاموں کو کہا: جلد روپے لے کر آؤ۔ جو نہیں ٹے وہاں گیا، دیکھا تو جو کچھ غلام نے کہا تھا، حق ہے، ان پر مار پڑ رہی ہے۔ حاکم کے پیادوں کو کہا: واسطے خدا کے اذرا رہ جاؤ، میں یہودی سے پوچھوں کہ ایسی کیا تقصیر کی ہے جس کے بد لے یہ تعزیر کی ہے۔

یہ کہ کر میں یہودی کے نزد دیکھ گیا اور کہا: آج روز اور یہ لے ہے ان کو کنیوں ضرب ہلاق کر رہا ہے؟ اُس نے جواب دیا: اگر حماست کرتے ہو تو پوری کردار ان کے عوض روپے حوالے کر دیں تو اپنے گھر کی راہ لو۔ میں نے کہا: کیسے روپے ادست آؤیں نکال، میں روپے گن دیتا ہوں۔ اُن نے کہا: تم سک حاکم کے پاس دے آیا ہوں۔ اس میں میرے دونوں غلام دو بدر رہ روپے لے کر آئے۔ ہزار روپے میں نے یہودی کو دیے اور بھائیوں کو چھڑایا۔ ان کی یہ صورت ہو رہی تھی کہ بدن سے ننگے اور بھوکھے شپا سے۔ اپنے ہمراہ گھر میں لا یا، دونیں لے جام میں نہ بلوایا، تین پوشک پہننا تی، کھانا کھلایا۔ ہرگز ان سے یہ نہ کہا کہ اتنا مال بآپ کا تم نے کیا کیا، شاید شرمند ہوں۔

آئے بادشاہ! یہ لے دنوں موجود ہیں، پوچھیے کہ مجھ کہتا ہوں یا کوئی بات جھوٹھٹ بھی ہے۔ خیر جب کئی دن میں مارکی کوفت سے بحال ہوئے ایک روز میں نے کہا کہ اے بھائیو! اب اس شہر میں تم بے اعتبار ہو گئے ہو، بہتر یہ ہے کہ چند روز سفر کرو۔ یہ سن کر چپ ہو رہے۔ میں نے معلوم کیا کہ راضی ہیں، سفر کی تیاری کرنے لگا۔ پال بیٹل، بار بار اسی اور سواری کی لکھ کر کے، میں ہزار روپے کی جنس تجارت کی خرید کی۔ ایک تافلہ سو دا گروں کا بخمارے کو جاتا تھا، اُن کے ساتھ کر دیا۔

بعد ایک سال کے وہ کارواں پھر آیا، ان کی خیر خبر کچھ نہ پائی۔ آخر ایک آشنا سے قسمیں دے کر پوچھا۔ اُس نے کہا: جب بخمارے میں گئے، ایک نے جوئے خانے میں اپنا تامام مال ہار دیا، اب وہاں کی جاروب کشی کرتا ہے اور مھڑو<sup>۹</sup> کو لیپتا پوتتا ہے۔ جواری جو جمع ہوتے ہیں، اُن کی خدمت کرتا ہے؛ وہ ب طریق خیرات کے کچھ دیتے ہیں، وہاں اگر کجا بنا پڑا رہتا ہے۔ اور دوسرا بوزہ فروش<sup>۱۰</sup> کے لئے کے پر عاشق ہوا۔ اپنا مال سارا صرف کیا، اب وہ بوزے خانے کی بیٹل کیا کرتا ہے۔ تافلہ کے آدی اس لئے نہیں کہتے کہ تو شرمند ہو گا۔

یہ احوال اُس شخص سے سن کر میری عجب حالت ہوئی۔ مارے لکھ کے نیند، بھوکھ<sup>۱۱</sup> جاتی رہی۔ زادراہ لے کر تقدیم بخمارے کا کیا۔ جب وہاں پہنچا، دنوں کو ڈھونڈھڑھاٹھ<sup>۱۲</sup> کر رہے مکان میں لایا۔ غسل کرو کر نئی پوشک پہننا لی اور ان کی بخالت کے ڈرستے ایک بات مٹہ پر نہ رکھی۔ پھر مال سو دا گری کا ان کے واسطے خرید اور ارادہ گھر کا کیا۔ جب نزد دیکھ نیشاپور کے آیا، ایک گانو<sup>۱۳</sup> میں بیمع<sup>۱۴</sup> مال اس باب ان کو چوڑ کر گھر میں آیا۔ اس لیے کہ میرے آنے کی سو<sup>۱۵</sup> بوجرنہ ہو۔ بعد دو دن کے مشیوکر کیا کہ میرے بھائی سفر سے آئے ہیں۔ کل ان کے استقبال کی خاطر جاؤں گا۔ صح<sup>۱۶</sup> کو چاہا کر چلوں ایک گرہست<sup>۱۷</sup> اُسی موضع کا میرے پاس آیا اور فریاد کرنے لگا۔ میں اس کی آواز سن کر باہر لکھا۔ اُسے روتا دیکھ کر پوچھا کہ کیوں زاری کرتا ہے؟ اوہ نہ لامبا: تمہارے بھائیوں کے سبب سے ہمارے گھر لوٹے گئے۔ کاہلے کل اُن کو تم وہاں نہ چھوڑ آتے!

۱۔ بانگی ہیں ۲۔ پاؤں ۳۔ جوئی ۴۔ آدینہ (جعد) ۵۔ بھوکے ۶۔ دہیں ۷۔ یہ ۸۔ جھوٹ  
۹۔ ہو اکیلے کا اڈا مل ۱۰۔ شراب بینچے والا ۱۱۔ بھوک ۱۲۔ ڈھونڈھاٹھ ۱۳۔ گانو ۱۴۔ بیمع  
۱۵۔ کسی ۱۶۔ خاندار رہنے والا ۱۷۔ کاہل

میں نے پوچھا: کیا مصیبت گز ری؟ بولا کر رات کوڑا کا لے آیا، اُن کا مال و اسباب لوٹا اور ہمارے گھر بھی لوٹ لے گئے۔ میں نے افسوس کیا اور پوچھا کہ اب دے گئے دونوں کہاں ہیں؟ کہا: شہر کے باہر نگئے میگے خراب خندہ بیٹھے ہیں۔ وہیں سے دو جوڑے کپڑوں کے ساتھ لے کر گیا، پہنا کر گھر میں لایا۔ لوگ سُن کر ان کے دیکھنے کو آتے تھے اور یہ مارے شرمندگی کے باہر نہ نکلتے تھے۔ تمنی میں اسی طرح گزرے۔ تب میں نے اپنے دل میں غور کیے کہ کب تک یہ کونے میں دیکھ بیٹھ رہیں گے۔ بنے تو ان کو اپنے ساتھ سفر میں لے جاؤں۔ بھائیوں سے کہا: اگر فرمائیے تو یہ فدوی آپ کے ساتھ چلے۔ یہ خاموش رہے۔ پھر لوازمہ سفر کا اور جنس سوداگری کی تیار کر کے چلا اور ان کو ساتھ لیا۔

جس وقت مال کی زکوڑ دے کر اساب کشی پر چوڑھایا اور لنگر اٹھایا تا دھلی یہ سُتا کنارے پر سورا تھا: جب چوڑکا اور چہاز کو مانیجہ دھاری میں دیکھا جیراں ہو کر بھونکا اور دریا میں کوڈ پڑا اور پیر نے لگا۔ میں نے ایک پن سوئی دوڑا دی۔ بارے سگ کو لے کر کشی میں پہنچایا۔ ایک مہینا خیر و عافیت سے دریا میں گزرا۔ بھیں مجھلا بھائی میری لونڈی پر عاشق ہوا ایک دن بڑے بھائی سے کہنے لگا کہ چھوٹے بھائی کی مشت اٹھانے سے بڑی شرمندگی حاصل ہوئی، اس کا تدارک کیا کریں؟ بڑے نے جواب دیا کہ ایک صلاح دل میں ٹھہرائی ہے، اگر بن آؤے تو بڑی بات ہے۔ آخر دنوں نے مصلحت کر کے تجویز کی کہ اسے مارڈا میں اور سارے مال اسباب کے قابض متصف ہوں۔

ایک دن میں چہاز کی گوٹھری میں سوتا تھا اور لوٹڑی پانوٹ دب رہی تھی، منجلہ بھائی آیا اور جلدی سے مجھے جگایا۔ میں ہڑ بڑا کر چونکا اور باہر لکھا۔ یہ سُتا بھی میرے ساتھ ہو لیا۔ دیکھوں تو بڑا بھائی چہاز کی باڑ پر ہاتھ بیٹھے نہڑا ہوا تماشا دیا کہ کچھ رہا ہے اور مجھے پکارتا ہے۔ میں نے پاس جا کر کہا: خیر تو ہے؟ بولا: عجب طرح کا تماشا ہو رہا ہے کہ دریائی آدمی موتی کی سپیاں اور موٹگے کے درخت ہاتھ میں لیے ناچھے ہیں۔ اگر اور کوئی ایسی بات خلاف قیاس کہتا تو میں نہ مانتا، بڑے بھائی کے کہنے کو راست جانا، دیکھنے کو سر جھکایا۔ ہر چند لگا کی، کچھ نظر نہ آیا اور وہ بھی کہتا رہا: اب دیکھا؟ لیکن کچھ ہوتا دیکھوں۔ اس میں مجھے غال پا کر، مجھے نے آچا انک پیچھے آ کر ایسا دھکیلا کہ بے اختیار پانی میں گر پڑا اور وہ رونے دھونے لگے کہ دوڑی یو! ہمارا بھائی دریا میں ڈوبا۔

اتھے میں تا دبڑھ گئی اور دریا کی لہر مجھے کہیں سے کہیں لے گئی۔ غوطے پر غوطے کھاتا تھا اور موجودوں میں چلا جاتا تھا، آخر تھک گیا۔ خدا کو یاد کرتا تھا، کچھ بس نہ چلتا تھا۔ ایک بارگی کو جیز پر ہاتھ پڑا، آنکھ کھول کر دیکھا تو یہی کہا ہے۔ شاید جس دم مجھے دریا میں ڈالا میرے ساتھ یہ بھی کوڈا اور تیرتا ہوا میرے ساتھ لپٹا چلا جاتا تھا۔ میں نے اس کی دم پکڑ لی۔ اللہ نے اس کو میری زندگی کا سبب کیا۔ سات دن اور رات یہی صورت گز ری۔ آٹھویں دن کنارے جا گئے۔ طاقت مطلق نہ تھی۔ لیئے لیئے کوڑوں توں اپنے تین فٹکی میں ڈالا۔ ایک دن بے ہوش پڑا رہا۔ دوسرے دن گتے کی آواز کان میں گئی، ہوش میں آیا خدا کا شکر بجا لایا۔

(باغ و پہاڑ)

## مشق

- 1- مندرجہ ذیل موالات کے مختصر جواب لکھیں؟
- زیر نظر اقتباس میں قصہ بیان کرنے والے کو ”خواجہ سگ پرست“ کہنے کا کیا جواز سامنے آتا ہے؟
  - خواجہ سگ پرست نے اپنے بھائیوں کے ناروا سلوک کے باوجود کون کن موقع پر ان کی مدد کی؟
  - کتنے کن کن موقع پر اپنے آتا کی مدد کی؟
  - بڑے بھائی نے خواجہ سگ پرست کو دریا کا نظارہ دکھانے کے لیے کیا بہانہ بنایا؟
- 2- مندرجہ ذیل موالات کے جوابات میں سے درست جواب سے پہلے (۷) کا نشان لگائیں:
- ”قصہ خواجہ سگ پرست کا“ کس داستان سے لیا ہوا اقتباس ہے؟
  - ل۔ باغ و بہار سے ب۔ فاتحہ عاجب سے رج۔ آرائش محفل سے  
د۔ رانی کیمکی کی کہانی سے
  - اس داستان کا مصنف کون ہے؟
  - ل۔ رجب علی سرور ب۔ میرامن  
ج۔ حیدر بخش حیدری
  - میرامن کی وجہ شہرت کیا ہے؟
  - ل۔ شاعری ب۔ مضمون نگاری  
ج۔ داستان گوئی
  - میرامن کے انداز تحریر کی خاص خوبی کیا ہے؟
  - ل۔ پر تکلف تحریر ب۔ شاعرانہ نشر نگاری  
ج۔ سادگی
  - سبق کے حوالے سے مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں:
- تجھیز دیغیں سے فراغت ہوئی اور پھول اٹھ چکے۔
  - اسی دکان جی کہ میں صاحب اعتبار ہوا۔
  - اللہ نے اس کو میری زندگی کا سبب کیا۔
- 4- ”خواجہ سگ پرست اور اس کے بھائیوں کے کرداروں میں نیکی اور بدی کا امتیاز موجود ہے“ داستان کے پڑھے ہوئے حصے میں سے مثالیں دے کر اس کی وضاحت کریں۔
- 5- کردار نگاری سے مراد یہ رت نگاری یا کسی داستان یا قصے کے افراد کے احوال و اطوار کا بیان ہے۔  
خواجہ سگ پرست کے کردار پر ایک مختصر کوٹ تحریر کریں۔
- 6- کتاب میں شامل ”باگ و بہار“ کے اقتباس سے جو اخلاقی سبق ملتا ہے، مختصر آیاں کریں۔
- 7- اسلوب کا مطلب ہے ”طور، طریقہ، انداز، وضع“۔ اسلوب تحریر سے مراد ہے کسی مصنف کا لکھنے کا انداز یعنی اس کے لکھنے کا خاص انداز کیا ہے، اس میں کیا خوبیاں ہیں، کیا خامیاں ہیں وغیرہ۔  
”باگ و بہار“ کے حوالے سے میرامن کے اسلوب اور فن پر بحث کریں۔

## رجب علی بیگ سرور

سال وفات: ۱۸۲۷ء

سال ولادت: ۱۸۲۷ء

رجب علی بیگ سرور لکھنؤ میں پیدا ہوئے۔ سرور کے والد کا نام مرزا اصغر علی بیگ تھا۔ سرور نے ابتدائی تعلیم لکھنؤ میں پائی۔ عربی اور فارسی میں کمال حاصل کرنے کے ساتھ ساتھ انہوں نے موسیقی اور خوش نویسی میں بھی مہارت حاصل کی۔ علاوہ ازیں نظمی، تیراندازی، شہسواری اور شاعری سے بھی خاص لذت رکھتے تھے۔ شاعری میں سرور نے میر سوز کی شاگردی اختیار کی اور شعر کہنے لگے۔ تاہم سرور کی شہرت کا انحصار ان کی شاعری پر نہیں بلکہ نثر پر ہے۔

۱۸۱۹ء میں اودھ کے بادشاہ غازی الدین جیدر نے کسی بات پر برہم ہو کر سرور کو لکھنؤ نے جلاوطن کر دیا۔ چنانچہ سرور لکھنؤ سے کان پور پہنچا اور وہاں انہوں نے اپنے دوست حکیم اسد علی کے کہنے پر ”فناہ عجائب“ لکھی۔ ۱۸۳۶ء میں سرور، واحد علی شاہ کے دربار سے وابستہ ہوئے تو واحد علی شاہ نے نہ صرف انھیں معاف کر کے لکھنؤ واپس بالایا بلکہ خوب عزت افزائی کی اور درباری شاعروں میں شامل کر لیا۔ ۱۸۵۲ء میں جب سلطنت اودھ پر زوال آیا اور واحد علی شاہ کو بھی اقتدار سے محروم ہونا پڑا تو سرور کو درباری بار لکھنؤ ترک کرنا پڑا جس کی بنا پر انھیں بہت سے مسائل کا سامنا کرنا پڑا۔ انھی دلوں مہاراجا بہارس ایشی پر شادتا رائی سنگھ نے سرور کو اپنے پاس بالایا۔ مہاراجا عالم فون کا بڑا اقدار دوان تھا۔ اس نے سرور کو بہت عزت بخشی اور اپنے دربار سے وابستہ کر لیا۔ ۱۸۶۷ء میں سرور نے بہارس ہی میں وفات پائی۔

سرور نے اپنی زندگی کا بیشتر حصہ تصنیف و تالیف میں گزارا۔ ”فناہ عجائب“ ان کی زندہ وجاوید تصنیف ہے۔ اس کے علاوہ ”سرور سلطانی“، ”شر عشق“، ”لکھنؤ محبت“، ”گفار سرور“، ”شبستان سرور“ اور ”انشائے سرور“ نے بھی خاصی شہرت حاصل کی۔ مگر جو مقبولیت و شہرت ”فناہ عجائب“ کو حاصل ہوئی وہ ان کی دیگر تصانیف کو نہ مل سکی اور اسی کی بنا پر سرور کا نام آج تک زندہ ہے۔ ”فناہ عجائب“ دبستان لکھنؤ کی نمائندہ تصنیف ہے۔ ”فناہ عجائب“ سرور کا سب سے بڑا کارنامہ ہے۔ یہ حسن و عشق کی داستان ہے۔ اس کا طرز تحریر متعلقی، صحیح اور پر تکلف ہے۔

سرور نے ”فناہ عجائب“ کی تحریر میں دلکشی و رنجیتی پیدا کرنے کے لیے جانجا فارسی اور عربی کے مشکل الفاظ و محاورات نادر تشبیهات، استعارات اور انوکھی تراکیب کا بکثرت استعمال کیا ہے جس کی بنا پر ان کی تحریر بہت بوجمل جیجیدہ اور دقتی ہو گئی ہے۔ ”فناہ عجائب“ لکھنؤی معاشرت اور رسم و رواج کی آئینہ دار ہے۔ اس بات سے بھی انکار نہیں کیا جاسکتا کہ ”فناہ عجائب“ سرور کی انٹا پردازی کا نادر نمونہ اور اہم اردو داستان ہے۔

## فسانہ سلطان یمن

سر زمین پین میں میں ایک بادشاہ تھا۔ ملک اُس کا مالا مال، دولت لازوال، بخشنده تاج و تخت، نیک سیرت، فرخندہ بخت۔ جس دم سائل کی صد اگوئی حق نیوش میں در آئی، وہیں احتیاج پکاری: میں بر آئی۔ یہاں تک کہ لقب اُس کا نزدیک و دور ”خدادوست“ مشہور ہوا۔ ایک روز کوئی شخص آیا اور سوال کیا کہ اگر تو خدادوست ہے تو اللہ تمدن کو مجھے سلطنت کرنے دے۔ بادشاہ نے فرمایا: بِسْمِ اللّٰهِ۔ جو اراکین سلطنت، منڈنیں حکومت حاضر تھے، بتا کیا! اُنھیں حکم ہوا کہ جو اس کی نافرمانی کرے گا، مور و محاب سلطانی ہو گا۔ یہ فرمادہ فرمان رو تخت سے انھا سائل جا بیٹھا، حکم رانی کرنے لگا۔

چوتھے روز بادشاہ آیا، کہا: اب تصدیکیا ہے؟ وعدہ پورا ہو چکا ہے۔ سائل بولا: پہلے تو فقط امتحان تھا، اب بادشاہت کا مزہ ملا، براۓ خدا پر تاج و تخت یک لخت مجھے بخش دے۔ بادشاہ نے فرمایا: بد رضاۓ خدا یہ حکومت آپ کو مبارک ہوئیں پر خوشی دے چکا۔ بادشاہت دے کر کچھ نہ بھیت لیا، فقط لذکوں کا تھوڑی بی کوسا تھی لیا۔ ول کو سمجھایا: اتنے دنوں سلطنت، حکومت کی چند نیقہری کی کیفیت، فاتح کی لذت دیکھیے۔ گواہ و حشم مفقود ہے، مگر شاہی بہ، ہر کیف موجود ہے! اس شہر میں سے کہیں اور چلانا فرض ہے۔ حکم خدا قل میسرُوا فی الْأَذْرِضِ ہے۔ دنیا جائے دیدی ہے۔ عنایت خالق سے کیا بعید ہے جو کوئی اور صورت لٹکے۔ ایک لذکا سات برس کا، دوسرا نوبس کا تھا۔ غرض کوہ حق پرست شہر سے تھی دست لکھا بلکہ تکلف کالباس بھی وہ خدا شناس بار سمجھا نہ لیا اور چل لکھا۔ نیرگی سپر بولموں دنیاۓ دوں کا یہ نقشہ ہے،

مصرع:

کہ ایں عجوزہ عروی ہزار داما د است لے

کل وہ سلطنت، ثروت، کرد فرا افر و تاج، آج یہ مصیبت، آذیت، در بہ در پیادہ پا سفر محتاج۔ کبھی دوکوں، گاہ چار کوں، بے نقارہ دگوں، بہ ہزار رنج و تعجب چلتا۔ جو کچھ میسر آیا تو روزی ہوئی، نہیں تو روزہ۔ یوں ہی ہر روز را طے کرتا۔ جب یہ نوبت پہنچی، چند روز میں ایک شہر طاً مسافر نانے میں بادشاہ اُترتا۔ اتفاقاً ایک سو دا گر بھی کسی سمت سے وارد ہوا۔ قافلہ باہر آتا، تہبا گھوڑے پر سوار، سیر کرتا مہماں سرماں میں وارد ہوا۔ شہزادی گوکر گرد را صعوبت سفر کی جتنا تھی، لیکن اچھی صورت کبھی چھپنی نہیں رہتی۔ سعدی:

حاجتِ مقاطِر نیست رویِ دلارام را ۷

سو دا گر کی آنکھ جو پڑی اب یک نگاہ از خود رفتہ ہو اس ان سینے میں اڑی۔ بادشاہ کے قریب آسلام کیا۔ یہ بے چارے اللہ کے ولی وہ شقی۔ بادشاہ نے سلام کا جواب دیا۔ اس عرصے میں وہ غدار جیلے سوچا۔ بہت فرورہ خاطر ہو کر کہا: اے عزیز! میں تاجر ہوں، قافلہ باہر آتا ہے۔ میری عورت کو دروزہ ہو رہا ہے۔ دائی کی حلاش میں دیرے گدائی کر رہا ہوں، ملتی نہیں۔ تو مرد بزرگ ہے، کچ ادائی نہ کر، اس نیک بخت کو للہ میرے ساتھ کر دئے تاکہ اس کی شرکت سے اُس کو رنج سے نجات ملے۔ دگر نہ بندہ خدا کا مفت خون ہوتا ہے، آدمی کا مر جانا زیوں ہوتا ہے۔ یہ اللہ کا نام سن کر گھبرائے بی بی سے کہا: زہے نصیب! جھٹا جی میں کسی کی حاجت برآئے، کام لٹکے۔ بِسْمِ اللّٰهِ، دیرنہ کرو۔ اُس نے دمنہ مارا، کھڑی ہو گئی سو دا گر کے ساتھ روانہ ہوئی۔ دروازے سے باہر نکل اُس غریب سے کہا: قافلہ دور ہے، مجھے

۱ یہ مصرع حافظ کا ہے جس کا مفہوم یہ ہے کہ یہ دنیا کسی سے وفا نہیں کرتی۔ ۲ یہ مصرع شیخ سعدی کا ہے جس کا مطلب ہے ”محبوب کے ہمراے یعنی خوب صورت چھرے کو کسی سجانے بنا نے والی کی حاجت نہیں ہوئی۔ یعنی خوب صورت چھرہ آڑاں کو ہوتا جا نہیں ہوتا۔“

آئے ہوئے عمر صد گز را ہے آپ گھوڑے پر چڑھ لیں تو جلد پہنچیں۔ وہ تلک ستائی فریب نہ جانتی تھی سوار ہوئی۔ سودا گرنے گھوڑے پر بٹھا۔ باغِ اٹھائی۔ قافلے کے پاس بھائی کو کوچ کا حکم دیا آپ ایک سوت گھوڑا پہنچیا۔ اُس وقت اُسیک بخت نے داد بیدا ذفریا دھماکی۔ تُپی روئی چینی چلائی۔ آہ وزاری اس کی اُس بے رحم سُنگ دل کی خاطر میں نہ آئی۔

بادشاہ پر بھر مختصر رہا، بھر خیال میں آیا: خود جیپے دیکھیے دہاں کیا ما جراہ ہوا۔ بیٹوں کا ہاتھ پکڑے سراۓ لکلا۔ ہر چند ڈھونڈھا نشان کے سوا قافلے کا سار غ نہ ملا۔ دور گرد سیاہ اڑتی دیکھی جرس اور زیگ کی صدائی۔ نہ پاؤں میں دوڑنے کی طاقت نہ بی بی کے چھوڑنے کی دل کو تاب سب طرح کا عذاب۔ نہ کوئی یار نہ غم گسار۔ نہ خدا ترس نہ فریادرس۔ بہ حسرت دیاں قافلے کی سوت دیکھی یہ کہا معمقی:

تو ہمراں قافلے سے کبھی اے صا  
ایسے ہی گر قدم ہیں تمہارے تو ہم رہے لے

لاچار لڑکوں کو لے کر اسی طرف چلا۔ چند گام چل کر اضطراب میں راہ بھول گیا۔ ایک ندی حائل پائی، مگر کشتی نہ ڈالی نہ طاح۔ نہ راہ سے یہ آشنا نہ دہاں سیاح کا گزارا۔ کنارے پر دریا کے خاک اڑا کے ایک نحرے مارا اور ہر طرف ماحی بے آب سا داہی جباہی پھرا رہ بر کامل کو پکارا۔ ساحل مطلب سے ہم کنار نہ ہوا، بیڑا پار نہ ہوا۔ مگر کچھ ڈھبڈھانے کا ذہب تھا، گوہاٹ کذہب تھا: ایک لڑکے کو کنارے پر بھائی چھوٹے کوندھے پر اٹھا، دریا میں در آیا۔ نصف پانی پر صدر گرانی طے کیا تھا، کنارے کا لڑکا بھیڑیا اٹھا لے چلا۔ وہ چلایا، بادشاہ آوازن کر گبرایا۔ پھر کردیکھنے جو لوگ، کوندھے کا لڑکا پانی میں گر پڑا۔ زیادہ مختصر جو ہوا خود غوطے کھانے لگا، لیکن زندگی باقی تھی، بہ ہر کیف کنارے پر پہنچا۔ دل میں سمجھا: بڑے بیٹے کو بھیڑیا لے گیا، چھوٹا ڈوب کے نوا۔ نیرگی تلک سے عالم جرت بی بی کے چھنٹے کی غیرت۔ بیٹوں کے الٰم سے دل کباب سلطنت دینے سے خستہ و خراب۔

اسی پر بیٹانی میں شکر کرتا پھر چلا۔ سہ پر کو ایک شہر کے فریب پہنچا۔ دریہ پناہ پر غلقت کی کثرت دیکھی، اور آیا۔ اُس ملک کا یہ دستور تھا: جب بادشاہ عازم اُلمیم عدم ہوتا، اُرکان سلطنت روسائے شہر دہاں آ کر باز اڑاتے تھے۔ جس کے سر پر بیٹھ جاتا، اُسے بادشاہ بناتے تھے۔ چنانچہ یہ روزہ ہی تھا۔ باز چھوڑ پکھے تھے ابھی کسی کے سر پر نہ بیٹھا تھا۔ اس بادشاہ گدا صورت کا پہنچنا، باز اس کے سر پر آ بیٹھا۔ لوگ معمول کے موافق حاضر ہوئے تخت روپ رہا۔ ہر چند یہ تخت پر بیٹھنے سے باز رہا، کہا: میں گم کر دہ آشیان سلطنت کے شایاں نہیں ہوں۔ میں نے اسی علت سے اپنے مزربوم شوم کو چھوڑا ہے، حکومت سے منہ موڑا ہے، گروہ لوگ اس کے سر پر باز کا بیٹھنا، اعطا کجھ نہ باز رہے۔ جو جوش ایں تھے تاڑ گئے پر بیٹ پہنچا گئے کہ یہ مقرر ہمائے اوپنی سلطنت ہے۔ قصہ مختصر، رگڑ جھوڑ تخت طاؤس پر بھانڈریں دیں تو پ خانے میں شک ہوئی۔ بڑے ٹوک، حشمت سے آشیانہ سلطنت، کاشتہ دولت میں داخل کیا۔ تمام تکرہ، نقد و بیس، اشیائے بھری و بڑی ان کے تخت حکومت، قبھہ، تصرف میں آیا۔ گز کے پر نام جاری ہوا۔ مفادی نے ندادی دہائی پھر گئی کہ جو ظلم و جور کا بانی ہو گا، وہ تھورا، گردن مارا جائے گا، سزا پائے گا۔ سوز:

پل میں چاہے تو گدا کو وہ کرے تخت نہیں  
کچھ اچنچا نہیں اس کا کہ خدا قادر ہے ۲

۱۔ ”اے صبا! قافلے والوں سے کہنا کہ اگر تمہاری بیکی رفتار ہے تو ہم کبھی نہیں مل سکیں گے۔“

۲۔ ”وہ (الله تعالیٰ) اگر چاہے تو پل بھر میں فقیر کو بادشاہ بنا دے اور یہ کام کوئی حیران کن بھی نہیں کیونکہ الف تعالیٰ کو ہر شے اور ہر فعل پر قدرت حاصل ہے۔“

کار خانہ نگر رت عجیب و غریب ہیں اساعت میں سلطنت نہ قیام فربت و غرفت۔ مرزا فتح:

عجب نادان ہیں جن کو ہے عجیب تاج سلطانی  
فلک، بال، ہا کو پل میں سونپے ہے مگر رانی لے  
یہ سلطنت تو کرنے کا مکر فردہ خاطر پڑ مردہ دل۔ بسبب شرم و حیا مفضل حال کسی سے نہ کہتا تھا، شب و روز غمگین و اندوہ ناک  
پڑا رہتا تھا۔ جب وہ بلیلی ہزار دستاں یعنی فرزید شیع دو دنایا داتے تھے دن کو پیش جسم اندر ہمرا ہو جاتا، ظلیں بجانی کو، کو، کر کے  
نالہ و فریاد مچاتے تھے۔

(فاته عجائب)

۱۔ پیغمبر سودا کا ہے جس کا مطلب ہے ”وہ عجیب طرح کے بے توہ لوگ ہیں جو شاہی تاج یعنی اقتدار پر تکبر کرتے ہیں۔ آسمان (زمانہ) اگرچا ہے  
تو پہلی بھر میں ہما کے پر کو (جسے بادشاہوں کے تاج میں ہونا چاہیے) کیاں اڑانے کی خدمت سونپ دے۔“

## مشق

۱۔ مندرجہ ذیل سوالات کے خفیر جواب لکھیں:

a۔ میکن کے بادشاہ کو لوگ ”خدادوست“ کیوں کہتے تھے؟

ii۔ بادشاہ نے کیا اکہ کراچی سلطنت سائل کو دے دیا؟

iii۔ بادشاہ کے دو نوں بیٹوں پر کیا گزری؟

۲۔ درست بیان کے سامنے (x) اور غلط بیان کے سامنے (x) کا نشان لگائیں:

a۔ ”فاتح سلطان میکن“ فاته عجائب کا اقتباس ہے۔ ii۔ ”فاتح عجائب“ حیدر بخش حیدری کی تصنیف ہے۔

iii۔ ”فاتح عجائب“ کی زبان پر تکلف ہے۔ iv۔ ”فاتح عجائب“ میں ہنگاب کا ماحول پیش کیا ہے۔

۳۔ سبق کے حوالے سے مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں:

i۔ پہلے تو فقط اتحان تھا اب بادشاہت کا مزہ ملا۔ ii۔ تو مرد بزرگ ہے، لیکن ادا کی نہ کر۔

iii۔ جس دم سائل کی صدا گوش حق نہش میں در آئی؛ وہیں احتیاج پکاری میں برآئی۔

iv۔ کنارے پر دریا کے خاک اڑا کے ایک نزدہ مارا اور ہر طرف مانی بے آب ساواہی جاہی پھرا۔

۴۔ قافیہ دار عبارت یعنی جس میں قافیوں کا استعمال ہو، مخفی عبارت کہلاتی ہے۔ ”فاتح عجائب“ میں بے شمار مخفی جملے ہیں۔ مثلاً ملک اس کا

مالا مال، دولت لازوال، بخشنہ تاج و تخت، یک سیرت، فرخندہ بخت۔“

اسی طرح کے پانچ اور مخفی جملے ”فاتح عجائب“ کے پڑھے ہوئے حصے میں سے منتخب کر کے لکھیں۔

۵۔ ”باغ و بہار“ اور ”فاتح عجائب“ کے اقتباسات آپ نے پڑھے۔ بتائیں ان میں زبان و بیان کا واضح فرق کیا ہے؟

۶۔ مندرجہ ذیل الفاظ و تراکیب کا معہوم لکھیں:

بخشنہ تاج و تخت، سورہ حتاب سلطانی، ثروت، اذت۔



## نالہ

نالہ (Novel) اطالوی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی نئی یا انوکھی چیز کے ہیں۔ فنِ اصطلاح میں اس سے مراد ایسی کہانی ہے جس میں انسانی زندگی کے واقعات اور روزمرہ پیش آنے والے معاملات کو اس انداز میں بیان کیا جائے کہ پڑھنے والے کو اس میں دل چھپی پیدا ہو۔ یہ دل چھپی پلاٹ، منظر نگاری اور مکالمہ نگاری نے پیدا کی جاتی ہے اور یہی نالہ کے بنیادی عناصر ہیں۔ ان میں پلاٹ اور کردار نگاری خاص طور پر اہم ہیں۔

نالہ میں پلاٹ ایک نقشے کی حیثیت رکھتا ہے جس میں نالہ نگار کرداروں اور مکالموں وغیرہ کے ذریعے سے رنگ بھرتا ہے۔ نالہ کی کامیابی کا بڑا احصار نالہ کے پلاٹ پر ہوتا ہے جس پر پورے نالہ کی عمارت کھڑی ہوتی ہے۔ پلاٹ کے آغاز میں نالہ نگار اپنے کرداروں اور واقعات کا تعارف دل چھپ اور ہلکے چلکے انداز میں کرتا ہے۔ پلاٹ کے درسرے حصے میں واقعات یا کرداروں میں تصادم رونما ہوتا ہے جو واقعات کو نقطہ مردوج پر لے جاتا ہے۔ تیرے حصے میں واقعات اس حد تک الجھ جاتے ہیں کہ وہ قاری کی توجہ اور جذبات کو اپنی طرف کھینچ لیتے ہیں اور وہ خواہش کرنے لگتے ہے کہ ان اجھنوں کا جلد فیصلہ ہو۔ چوتھے حصے میں واقعات کی الجھنیں ختم ہونے لگتی ہیں اور آخری حصے میں نالہ اپنے مطلقی انجام کو کھینچ جاتا ہے۔

جس طرح نالہ میں کچھ واقعات کی ضرورت ہوتی ہے جو اشخاص کو پیش آئیں؟ اسی طرح نالہ میں کچھ اشخاص کی بھی ضرورت ہوتی ہے جن کو بعض واقعات پیش آئیں۔ چونکہ نالہ انسانی زندگی کی عکاسی کرتا ہے اس لیے اس کے کردار بھی عام انسان ہوتے ہیں جن میں اچھے اور بے بھی طرح کے لوگ ہوتے ہیں۔ چنانچہ نالہ کے کرداروں کو مثالی نہیں ہونا چاہیے بلکہ حقیقت کے ترتیب ہونا چاہیے۔

اپنے جذبات و احساسات کے اظہار کے لیے کرداروں کی گفتگو کو مکالمہ کہتے ہیں۔ اچھے نالہ نگار کے کردار اسی طبقے کی زبان بولتے ہیں جس طبقے سے ان کا تعلق ہوتا ہے۔ ان پڑھ مزدور اگر عالموں فاضلوں جیسی گفتگو شروع کر دے تو اسے مکالے کا عجیب سمجھا جائے گا۔ کرداروں کے مکالموں کا مختصر، چست اور موثر ہونا ضروری ہے کیونکہ مکالے اگر طویل ہوں گے تو ان پر تنفس رکا گمان ہو گا۔

نالہ نگار کے پیش نظر کوئی نہ کوئی مقصد ہوتا ہے جسے وہ نالہ میں بیانیہ انداز میں یا کرداروں کی گفتگو کے ذریعے سے اپنے قارئین تک پہنچاتا ہے۔ چنانچہ نالہ پڑھتے ہوئے قاری کو نالہ نگار کے مستور فلسفہ حیات سے آگاہ ہونے کا موقع ملتا ہے لیکن نالہ نگار کو براؤ راست خطاب کرنے یا وعظ کرنے سے گریز کرنا چاہیے کیونکہ قاری اس سے اچھا ناشر نہیں لیتا۔

منظرنگاری بھی نالہ کے عناصر تکمیل کا ایک اہم حصہ ہے کیونکہ بعض مناظر و واقعات کو موثر بنانے اور کرداروں کی شخصیت کو واضح کرنے میں اہم پس منظر فراہم کرتے ہیں۔ اچھا نالہ نگار اپنے نالہ کے مختلف مناظر کو اس طرح بیان کرتا ہے کہ پڑھنے والے کے سامنے اس کی کمل تصویر آ جاتی ہے۔ اس کے علاوہ نالہ میں دل چھپی پیدا کرنے کے لیے نالہ نگار کو تجویز کا سہارا بھی لیتا چاہیے۔ زیر یہ رسان نالہ کی کہانی میں چونکہ ایک سے زیادہ واقعات ہوتے ہیں اس لیے نالہ نگار کا فرض ہے کہ وہ ان واقعات میں مطلقی بربط قائم رکھے۔

اردو ادب میں نالہ کی صفت انگریزی کے قسط سے آئی۔ ڈیٹی نذر یا حمد کار و کاپہلا نالہ نگار تسلیم کیا جاتا ہے۔ ان کے بعد رتن ناتھ سرشار نے ”فاسیۃ آزاد“ لکھ کر شہرت حاصل کی۔ عبدالحیم شریپ نالہوں کی وجہ سے مشہور ہیں۔ رسوائے ”امراء جان ادا“ لکھ کر نالہ میں حقیقت نگاری کی بنیاد رکھی۔ پر یہم چند نے نالہ لکھ کر اس کے موضوعات میں وسعت پیدا کی۔ کرش چندر کا ”مکلت“ عصمت چنائی کا ”میری محکمہ“ عزیز احمد کا ”گریز“ اور شوکت صدیقی کا ”خدا کی بستی“ نالہ نگاری میں بڑی اہمیت رکھتے ہیں۔ قیام پاکستان کے بعد بھی بہت سے اچھے نالہ لکھنے گئے جن میں قرۃ العین حیدر کا ”آ گ کارویا“، متاز مفتی کا ”علی پور کا میلی“، خدیجہ ستور کا ”آن گن“، جیلہ ہاشمی کا ”دھیت سوی“، فضل احمد کریم فعلی کا ”خون گجر ہونے تک“، عبد اللہ حسین کا ”اداں نسلیں“، اور با نقدیسی کا ”راجہ گدھ“ اہم ہیں۔

## مرزاہادی رسو

سال ولادت: ۱۸۵۸ء

سال وفات: ۱۹۳۱ء

مرزا رسو اکھنوئیں پیدا ہوئے۔ ان کا اصلی نام مرزاہادی اور قلمی نام رسو تھا۔ وہ نسل مغل خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کے جدہ احمد ایرانی شہر ماڈوران سے قسمت آرمائی کے لیے نقل مکانی کر کے دہلی چلے آئے اور شاہی فوج سے ملک ہو گئے۔ دہلی کے اجڑنے کے بعد ان کے سا جزارے نے فین آباد اور فین آباد سے لکھنؤ کا رخ کیا۔

مرزا رسو کے والد کا نام آغا محمد تھا۔ وہ ایک فوجی عہدہ دار تھے اور فارسی، فوجم اور ہندسہ کے علوم پر عبور رکھتے تھے۔ بھی وجہ ہے کہ رسو نے اپنے اتحیم اپنے والد سے حاصل کی اور عربی، فارسی، حساب، طب، فجوم، مخفف، قلشہ اور انگریزی تعلیم بھی حاصل کی۔ اس کے بعد ۱۸۷۶ء میں رڑ کی کانج سے اور سکری کا امتحان پاس کر کے عخف جگہوں پر ملازمت کی مگر مراجح کی نام موافقت کے باعث ملازمت ترک کر کے پڑھانے کا غفل اپنالیا۔ انھوں نے کئی جرائد بھی جاری کیے۔

۱۸۸۸ء میں لکھنؤ میں ریڈ کرچین کانج کے قیام کے بعد وہاں عربی و فارسی کے پروفیسر مقرر ہوئے۔ ۱۹۱۹ء میں دارالترجمہ حیدر آباد میں ملازم ہوئے اور متعدد انگریزی کتابوں کا اردو میں ترجمہ کیا۔ ان ترجموں کا مریکہ بیججا جن کی بنا پر انھیں بی اچ ڈی اور ڈی ایس اوسی ڈگریاں ملیں۔ رسو نے انگلستان سے کیمیا کے آلات مکونکا کران پر تجربات کر کے کیمیا کی تعلیم بھی حاصل کی۔ ٹانکیو یونیورسٹی کے دارالترجمہ میں بھی کام کیا۔ بلا خر ۲۱۔ اکتوبر ۱۹۳۱ء کو ۷۴ سال کی عمر میں اس چہان فانی سے کوچ کر گئے۔

مرزا رسو ایک بہت اچھے نادل گار ہونے کے ساتھ ایک خوش نگرانہ اور زود گوشہ عربی تھے۔ نادل گاری ان کی وجہ شہرت ہے۔ ”افشاۓ راز“، ”ذات شریف“، ”شریف زادہ“ اور ”آخری بیگم“ ان کے بہترین نادل ہیں۔ یہ تمام طبع زاد ہیں۔ اس کے علاوہ انھوں نے انگریزی نادل بھی اردو میں ترجمہ کیے۔ مرزا رسو اسی وجہ شہرت ان کا نادل ”امراڈ جان ادا“ ہے۔ یہ اپنے زمانے کا مقابلہ عام نادل تھا جو اس زمانے کی تہذیب و معاشرت کی جیتی جاگتی تصویر پیش کرتا ہے۔

”امراڈ جان ادا“ کی عبارت اور زبانِ دانی اس نادل کا نمایاں وصف ہے۔ یہ ایک نہایت منظم، مریوط اور باقاعدہ نادل ہے۔ اس کی کروار گاری اس قدر شاندار ہے کہ تمام کردار واضح طور پر نظر آتے ہیں۔ گویا یہ سب کچھ ہمارے سامنے ہو رہا ہے۔ مظہر گاری اتنی پرکشش ہے کہ تمام واقعات و حقائق ہماری آنکھوں کے سامنے پھر جاتے ہیں۔

”امراڈ جان ادا“ کے کردار کی تخلیق میں رسو اسی فنی بصیرت پوری طرح نمایاں ہے۔ اس کردار کے ذریعے سے رسو نے اس وقت کی زوال پذیر معاشرت کی سیر کرائی ہے۔

## امرا و جان ادا

لفف ہے کون سی کہانی میں

آپ نہیں کہوں کہ جگ نہیں ؟

باپ دادا کا نام لے کے اپنی سرخوٹی جتائے فائدہ کیا اور ج تو پہے کہ مجھے یاد بھی نہیں۔ ہاں اتنا جانتی ہوں کہ فیض آباد میں شہر کے کنارے کسی محلے میں میرا گھر تھا۔ میرا مکان پختہ تھا۔ آس پاس کچھ کچھ مکان کچھ جھوپڑے۔ رہنے والے بھی ایسے دیے ہی لوگ ہوں گے۔ کچھ بہشتی، پچھنائی، دھوپی، کھار، میرے مکان کے سوا ایک اوپنچا گھر اس محلے میں اور بھی تھا۔ اس مکان کے مالک کا نام دلاور خاں تھا۔

میرے ابا ہون گیم صاحب کے مقبرے پر نوکر تھے۔ معلوم نہیں کیا تجوہ تھی۔ اتنا یاد ہے کہ لوگ ان کو جحدار کہتے تھے۔

دن بھر میں اپنے بھائی کو کھلایا کرتی تھی اور وہ مجھ سے اس قدر ہلا ہوا تھا کہ دم بھر کے لیے نہ چھوڑتا تھا۔

ابا جب شام کو نوکری پر سے آتے تھے، اس وقت کی خوشی ہم بھائی بہنوں کی کچھ نہ پوچھیے۔ میں کر سے لپٹ گئی۔ بھائی ابا ابا کر کے دوڑا دومن سے چھٹ گیا۔ ابا کی باچھیں مارے خوشی کے کھلی جاتی ہیں۔ مجھ کو چمکارا پہنچ پر ہاتھ پھیرا، بھیا کو گود میں اٹھالیا، پیار کرنے لگے۔ مجھے خوب یاد ہے کہ بھی خالی ہاتھ گھر نہ آتے تھے۔ بھی دوستارے ہاتھ میں ہیں۔ بھی تاثشوں اور عل کے لذوؤں کا دوستہ ہاتھ میں ہے۔ اب اس کے حصے لگائے جا رہے ہیں۔ اس وقت بھائی بہنوں میں کس مزے کی لڑائیاں ہوتی تھیں۔ وہ کستار لچھینے لیے جاتا ہے۔ میں مٹھائی کا دوستہ تھیا ہے لتی ہوں۔ اماں سامنے کھانا پکاری ہیں۔ ابا دھر آ کے بیٹھنے میں ادھر میرے تقاضے شروع ہو گئے۔ ”ابا گڑیاں نہیں لائے۔ دیکھ میرے پاؤں کی جوتی کسی ثوٹ گئی ہے۔ تم کو تھیاں ہی نہیں رہتا۔ لو بھی تک میرا طوق سارکے ہاں سے بن کے نہیں آیا۔ چاہے کچھ ہو عید کے دن تو میں نیا جوڑا ہنوں گی ہاں میں تو نیا ہنوں گی۔ جب اماں کھانا پکا چکیں، مجھے آواز دی۔ میں گئی، روتی کی نوکری اور سالن کی پیٹلی اٹھالا تی۔ دستر خوان، پچھا، اماں نے کھانا لکالا، سب نے سر جوڑ کر کھانا لکھایا۔ خدا کا شکر کیا۔ ابا نے عشا کی نماز پڑھی سو رہے ہے۔ مجھ کو ترکے ابا اٹھے۔ نماز پڑھی۔ اسی وقت میں کھڑک سے اٹھ بیٹھی۔ پھر فرمائیں شروع ہو گیں۔

”میرے ابا آج نہ بھولنا گڑیاں ضرور لیتے آتا۔ شام کو بہت سارے امور و دار رنگیاں لانا.....“

ابا صبح کی نماز پڑھ کے وظیفہ پڑھتے ہوئے کوٹھے پر چڑھ جاتے تھے۔ کبوتروں کو گول کے داند دیتے تھے۔ اتنے میں اماں جھاڑو بھارو سے فراگت کر کے کھانا تیار کر لیتی تھیں، کیونکہ ابا پہر دن چڑھے سے پہلے ہی نوکری پر چڑھ جاتے تھے۔ اماں سینے پروٹے بیٹھ جاتی تھیں۔ میں بھیا کو لے کے کہیں محلے میں نکل گئی یاد روازے پر اپنی کادر خدت تھا دہاں چلی گئی۔ بھوپولی لڑکیاں لڑ کے جمع ہوئے بھیا کو شہادیا۔ خود کھیل میں صرف ہو گئی۔ کیا دن تھے۔ کسی بات کی فکر ہی نہ تھی۔ اچھے سے اچھا کھاتی تھی اور بہتر سے بہتر پہنچتی تھی کیون کہ بھوپولی لڑکے لڑکیوں میں کوئی مجھے اپنے سے بہتر نظر نہ آتا تھا۔ دل کھلا ہوانہ تھا۔ ناکہیں پہنچی ہوئی نہ تھیں۔ جہاں میں رہتی تھی وہاں کوئی مکان میرے مکان سے اوپنچا نہ تھا اور سب ایک کھڑیاں میں رہتے تھے۔ میرے مکان میں آسمے سامنے دو دالان تھے۔ صدر کے دالان کے آگے کھریلیں پڑی ہوئی دو کھریاں تھیں۔ سامنے دالان کے ایک بادر پتی خانہ تھا۔ دوسری طرف کوٹھے کا زینہ۔ کوٹھے پر ایک کھریل، دو

---

۱۔ ایک ٹم کا پتلا کا جس سے رس کال کر گلو ہاتے ہیں۔ ۲۔ کیلیا، جھونپڑی ۳۔ کھروں سے ہائی ہوئی چھٹ۔ کھرا اٹھی کے ملکرے کو کہتے ہیں۔

کو ٹھریاں کھانے پکانے کے برتن ضرورت سے زیادہ تھے۔ دو چار دریاں، چاند نیاں بھی تھیں۔ ایسی چیزیں محلے کے لوگ ہمارے گھر سے مانگنے آتے تھے۔ ہمارے گھر میں بہتی پانی بھرتا تھا۔ محلے کی عورتیں خود ہی کنوئیں سے پانی بھرتا تی تھیں۔ ہمارے ابا جب گھر سے وردی پہن کر لٹکتے تھے تو لوگ انھیں ججک ججک کر سلام کرتے تھے۔ میری اماں ڈولی پر سوراہ کے مہمان جاتی تھیں۔ ہمسائیاں پاؤں پاؤں، پیدل ماری ماری پھرتی تھیں۔

میں صورتِ فلک میں بھی اپنی ہبھولیوں سے اچھی تھی۔ اگرچہ درحقیقتِ خوب صورتوں میں میرا شمار نہیں ہو سکتا مگر ایسی بھی نہ تھی جیسی اب ہوں۔ سکھتی ہوئی چھپنی رنگت تھی، ناک نقشہ بھی خیر کچھ ایسا براہ راست تھا۔ ما تھا کسی قدر اونچا تھا۔ آنکھیں بڑی بڑی تھیں۔ بچپنے کے پھولے پھولے گال تھے۔ ناک اگرچہ سوتواں نہ تھی مگر پچنی اور پھیپھی پھری بھی نہ تھی۔ ڈیل ڈول بھی سن کے موافق اچھا تھا۔ اگرچہ اب دیکی نہیں رہی۔ نازکوں میں میرا شمار نہیں جب تھا ناب ہے۔ اس قطع پر پاؤں میں لال گل بدن کا پاجامہ چھوٹے چھوٹے پاچھوٹے کاٹوں کا نیفہ نیٹ کی کرتی، تن زیب کی اوڑھنی، ہاتھوں میں چاندی کی تین تین چوڑیاں گلے میں طوق، ناک میں سونے کی نصیحتی اور سب لڑکیوں کی نصیحتیاں چاندی کی تھیں۔ کان ابھی ابھی تازے تازے چھدے تھے۔ ان میں صرف نیلے ڈورے پڑے تھے۔ سونے کی بالیاں بننے کو گئی تھیں۔

میری شادی میری پھوپھی کے لڑکے کے ساتھ ٹھہری ہوئی تھی۔ ملکنی تو برس کے سن میں ہو گئی تھی۔ اب ادھر سے شادی کا تقاضا تھا۔ میری پھوپھی نواب سُنگھ میں بیانی ہوئی تھیں۔ پھوپھیا ہمارے زمیندار تھے۔ پھوپھی کا گھر ہمارے گھر سے زیادہ بھرا پہنچا۔ ملکنی ہونے سے پہلے میں کئی مرجب اپنی اماں کے ساتھ دہاں جا چکی تھی۔ دہاں کے کارخانے ہی اور تھے۔ مکان تو کچھ تھا مگر بہت وسیع، دروازے پر چھپر پڑے تھے۔ گائے بیبل، بھینیں بندھی تھیں۔ گھنی دودھ کی افراد تھی۔ اناج کی کثرت، بھنیوں کی فصل میں ٹوکروں بھٹے چلے آتے ہیں۔ ادکھ کے ڈیمیر گئے ہوئے کوئی کہاں تک کھائے!

غرض کہ میں اپنی حالت میں خوش تھی اور کیوں نہ خوش ہوتی کیوں کہ اس سے بہتر اور کوئی حالت میرے خیال میں نہ آ سکتی تھی۔ مجھے اپنی تام آرزو دیکھیں بہت ہی جلد پوری ہوتی معلوم ہوتی تھیں۔

مجھے یاد نہیں کہ جب تک میں اپنے باں باپ کے گھر میں رہی مجھے کوئی صدمہ پہنچا ہو مگر ایک مرتبہ جب میری انگلی کا ایک چھلا چھدا ڈیمیری کھینچنے میں جاتا رہا، موچاندی کا تھا، شاید ایک آنے سے زیادہ کا نہ ہو گا۔ یہاں کہتی ہوں اس وقت اتنی تمیز کہاں تھی کہ قیمت کسی چیز کی مجھے معلوم ہی نہ تھی۔ اس جھٹلے کے لیے اتنا روئی کہ آنکھیں سوچ گئیں۔ اماں سے دن بھر چھپایا۔ آخر جب رات کو انھوں نے انگلی خالی دیکھی مجھے حال پوچھا۔ اماں نے ایک طما نچہ میرے منہ پر مارا۔ میں جھینکیں مار مار کے رونے لگی۔ ہچکیاں بندھ گئیں۔ اتنے میں ابا آگئے۔ انھوں نے مجھے چکارا۔ اماں پر خفا ہوئے۔ اس وقت مجھے تسلیکیں ہوتیں۔

بے قنک ابا مجھے اماں سے زیادہ چاہتے تھے۔ ابا نے کبھی پھول کی چڑی نہیں چھوائی۔ اماں ذرا ذرا سی بات پر مار بیٹھتی تھیں۔ اماں چھوٹے بھیا کو بہت چاہتی تھیں۔ چھوٹے بھیا کے لیے میں نے بہت مار کھائی مگر پھر بھی مجھے اس سے انتہائی محبت تھی۔ اماں کی ضد سے تو کبھی کبھی دودھ پھر میں نے گود میں نہیں لیا مگر جب ان کی آنکھ اور جھل ہوئی فوراً گلے سے لگایا۔ گود میں اٹھا لیا۔ پیار کر لیا۔ جب دیکھا اماں استوانا۔ پتی۔ ۲۔ ایک حتم کا کپڑا جس کی بناوٹ کھسی ہوتی ہے۔ ۳۔ ایک حتم کا باریک سوتی کپڑا جس پر آنکھ کی طرح تارے تارے ہوتے ہیں۔

۳۔ آنے سے (اب اس طرح لکھا جانا چاہیے)

آتی ہیں جلدی سے اتا رہا۔ اب وہ رونے لگا۔ اس پر اماں سمجھتی تھیں کہ میں نے رلا دیا۔ لگیں گمراہ دینے۔

یہ سب کچھ تھا مگر جہاں میری انگلی دکھی اور اماں بے قرار ہو گئیں۔ کھانے پینے کا ہوش نہیں، راتوں کی نیند حرام۔ کسی سے دلوپ سمجھتی ہیں، کسی سے توبیہ منگاتی ہیں۔

میرے جیز کے لیے اپنے گلے کا سب گھنا اتا رکے ابا کے حوالے کیا۔ ”اس میں تھوڑی چاندی ملوکے پھر سے بنادو۔ دو ایک عدد جو نئے بنے ہوئے ہیں ان کو جلوادو۔“ مگر بھر کے برتاؤں میں سے دو چار رکھ لیے۔ باقی نکال کے الگ کر دیے کہ ان پر قلمی کرادو۔ بلکہ اب انے کہا بھی کہ اپنے آئندہ کا بھی خیال رکھو۔ اماں نے کہا اداہ جی ہو گا۔ تمہاری بہن زمیندار کی بیوی ہیں۔ وہ بھی تو جانیں کہ بھائی نے لڑکی کو کچھ دیا۔ لاکھ تمہاری بہن ہیں۔ سرال کا نام برا ہوتا ہے۔ میری لڑکی لگنی بوچی جائے گی تو لوگ طمعنے دیں گے۔

مرزا روسا صاحب! میں نے اپنے ماں باپ کے مگر اور بچپن کی حالت کا پوچھنا۔ آپ کے سامنے کھٹکی دیا ہے۔ اب آپ سمجھ سکتے ہیں کہ اگر میں اس عالم میں رہتی تو خوش رہتی یا ناخوش، اسے آپ خود قیاس کر سکتے ہیں۔ میری ناقص عقل میں تو یہ آتا ہے کہ میں اسی حالت میں اچھی رہتی مگر مجھ بدصیب ناشدہ کو بخخت واتفاق نے مجبور کر لیا ہے جنکل میں چھوڑا جہاں سوائے گمراہی کے کوئی راستہ نہ تھا۔

(امرا و جان ادا)

۱۔ جس کے پاس زیور نہ ہوں      ۲۔ مجبور کر کے (اب اس طرح لکھا جائے گا)

## مشق

۱۔ مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جواب لکھیں۔

۲۔ امرا و جان ادا کہاں کی رہنے والی تھی؟

۳۔ دلاؤر خان کون تھا؟

۴۔ امرا و جان ادا کی فیکل و صورت کسی تھی؟

۵۔ امرا و جان ادا کی ملکیتی کس سے ہوئی تھی؟

۶۔ امرا و جان ادا انگلی کا محلہ گم ہو جانے کا واقعہ کیوں چھپا رہی تھی؟

۷۔ کیا امرا و جان ادا اپنے ماں باپ کے مگر میں خوش تھی؟

۸۔ مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات میں سے درست جواب سے پہلے (۷) کا نام لگائیں:

۹۔ ”امرا و جان ادا“ کے مصنف کا نام کیا ہے؟

۱۔ میرا من      ۲۔ مرزا روسا

۳۔ رجب علی سرور      ۴۔ حیدر بخش حیدری

iii- مرزا سوا کا تعلق کس شہر سے تھا؟

ل- لاہور سے      ب- دہلی سے

ج- لکھنؤ سے      د- علی گڑھ سے

iv- مرزا سوا کی وجہ شہرت کیا ہے؟

ل- شاعری      ب- مغمون نگاری

ج- انسان نگاری      د- نادل نگاری

v- مرزا سوانے اردو کے علاوہ کس زبان میں لکھا؟

ل- انگریزی میں      ب- پنجابی میں

ج- سندھی میں      د- بلوچی میں

vi- سبق کے حوالے سے مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں۔

1- باب دادا کا نام لے کے اپنی سرخوئی جتنے سے فائدہ کیا اور مج تو یہ ہے کہ مجھے یاد ہی نہیں۔

ii- اگرچہ در حقیقت خوبصورتوں میں میر اشتر نہیں ہو سکتا مگر ایسی بھی نتیجی جیسی اب ہوں۔

iii- مگر مجھے بد نصیب ناشدی کو بخت و اتفاق نے مجبور کرایے جنکل میں چھوڑ اچھا سوائے گمراہی کے کوئی راستہ ہی نہ تھا۔

iv- جہاں میری انگلی دکھی ایساں بے قرار ہو گئیں۔

5- امراؤ جان ادا نے اپنے بچپن کے بارے میں جو کچھ بتایا، اپنے الفاظ میں لکھیں۔

6- ”تعمید“ کا مطلب ہے: ”تبہہ، نکتہ، جنینی، جانچ، پرکھ“ ادب میں اس سے مراد ہے کہ تحریر پر اس طرح بحث کرنا کہ اس کی خوبیا

اور غامیاں قاری کے سامنے آ جائیں۔

اب آپ مرزا سوا کی تصنیف ”امراؤ جان ادا“ پر ایک تعمیدی نوٹ لکھیں۔

مندرجہ ذیل الفاظ پر ایک کامنہوم لکھیں:

نکتہ بوجی، بخت و اتفاق، آپ بینی، ناشدی، چکارا، قیاس

☆☆.....☆☆.....☆☆

## شوکت صدیقی

سال وفات: ۲۰۰۶ء

شوکت صدیقی لکھنؤ میں پیدا ہوئے۔ انہوں نے ۱۹۳۶ء میں ایم۔ اے سیاسیات کیا۔ ۱۹۵۰ء میں وہ لاہور آئے لیکن بعد میں مستقل کراچی میں سکونت پذیر ہوئے۔

انھیں ادبی ذوق قدرت کی طرف سے دو بیعت کیا گیا تھا۔ چنانچہ شوکت صدیقی کار مجان شروع ہی سے ادب کی طرف تھا۔ انہوں نے اپنی ادبی زندگی کا آغاز انسانہ ٹگاری سے کیا۔ افسانوں کے پہلے مجموعے ہی نے انھیں کامیابی سے ہمکار کر دیا۔ اس کے بعد انہوں نے میدان صحافت میں قدم رکھا۔ انہوں نے مختلف اخبارات میں کام کیا جن میں ”ناگزراں کراچی“، ”مارنگ“، ”شرق“ اور ”مسادات“ کے نام قابل ذکر ہیں۔ روزنامہ ”شرق“ میں انہوں نے کالم نویسی بھی کی۔

۱۹۵۹ء میں وہ پاکستان رائٹرز گلڈ کی مجلس عاملہ کے ممبر بنے۔ اسی سال انھیں ”پروگریسوار ائرزمودمنٹ“ کا صدر بھی ہنار دیا گیا۔

افسانہ ٹگاری، فن صحافت اور کالم نویسی کے ساتھ ساتھ وہ اعلیٰ پائے کے ناول ٹگار بھی ہیں۔ یوں تو انہوں نے تین ناول لکھے اور تینوں ہی آردو کے عمدہ ناول ہیں گران کی وجہ شہرت ان کا ناول ”خدا کی بستی“، پانچلہ قارئین تو باحوم اُنھیں اسی کے حوالے سے پہچانتے ہیں۔

ان کی اصنایف میں ”تیر آدمی“، ”اندھر اور اندھر“، ”خدا کی بستی“، ”کیمیاگر“، ”جانگلوں“ اور ”چار دیواری“ شامل ہیں۔

شوکت صدیقی کو ۱۹۹۷ء میں ادبی خدمات کے اعتراف کے طور پر ”تمنوزِ حسن کار کردگی“ ملا۔ ۲۰۰۴ء میں عمر بھر کے جمیونی کام کے اعتراض کے طور پر انھیں پاکستان کا سب سے بڑا ادبی ایوارڈ ”لائف نائم اچیومنٹ ایوارڈ“ ملابجس کے ساتھ پانچ لاکھ روپے کا نقد انعام بھی دیا جاتا ہے۔

شوکت صدیقی کشرا بجهات ادبیں اور بریک وقت افسانہ ٹگار، ناول ٹگار، کالم نویس اور صحافی کی حیثیت سے آردو ادب میں اپنا نام اور مقام پیدا کر چکے ہیں۔

شوکت صدیقی کی تحریروں کی کامیابی کا راز حقیقت پسندی ہے۔ وہ معاشرے کے حقائق اور مسائل کو اپنی تحریروں کا موضوع بناتے ہیں۔ زبان و بیان کے حوالے سے وہ نہایت سلبی ہوئی زبان استعمال کرتے ہیں جس میں ان کی جائے پیدائش لکھنؤ کی جملک بھی نظر آتی ہے۔

شوکت صدیقی کی کردار ٹگاری بھی قابل ذکر ہے۔ ان کے کردار معاشرے کے جیتے جاگئے کردار ہیں جو جامہ اور مٹالی نہیں بلکہ ان میں حقیقی زندگی کے تمام رنگ ملتے ہیں۔ یہ کردار ہم اپنے اردو چلتے پھرتے دیکھ سکتے ہیں۔ اس کی بہترین مثالیں ”خدا کی بستی“ اور ”جانگلوں“ کے کردار ہیں۔ ان کے ہاں مکالہ ٹگاری، جذبات ٹگاری اور منظر کشی کے بہترین مرقعے ملتے ہیں۔

شاملی کتاب اقتباس ان کے مقبول ترین ناول ”خدا کی بستی“ سے لیا گیا ہے۔ یہ ناول ایک سیریل کی صورت میں ٹیلی کاست بھی ہو چکا ہے۔

## خدا کی بستی

تمبر کی ایک دھنڈی صبح کو سلمان چپ چاپ اپنے گھر پہنچ گیا۔ اس کے ہاتھ میں بو سیدہ اٹھی کیس لٹک رہا تھا۔ لباس ملگجا تھا اور سر کے نیک بال بکھرے ہوئے تھے۔

اس کی آمد پر نہ کوئی بھچل پیدا ہوئی اور نہ بھی کسی نے توجہ دی۔ گھر کا ہر فرد سردمہری سے پیش آیا۔ باپ نے توبات تک کرنا گوارا نہ کی۔ البتہ ماں کی مامتا پلک اٹھی۔ وہ اسے سینے سے لگا کر دری تک روئی رہی۔ چند لمحے اس کے چاروں طرف ہجوم رہا، پھر ہر ٹھنڈ خاموشی سے اپنے کام کا جان میں مصروف ہو گیا۔

سلمان نے غور کیا کہ اس کی غیر حاضری میں گھر میں بہت سی تبدیلیاں آگئی تھیں۔ باپ ملازمت سے ریٹائر ہو کر پنسن پر آگیا تھا۔ اس نے لمبی ڈاؤھی رکھ لی تھی۔ وہ بڑی پابندی سے پانچوں وقت نماز پڑھتا، کلام پاک کی تلاوت کرتا اور رات کو تجدب بھی پڑھتا، خاموش بینما تھے گزر گز ایسا کرتا اور دینی کتابوں کا مطالعہ کرتا۔

باپ کی باتوں سے ظاہر ہوتا تھا کہ اسے اطینا ان قلب حاصل ہے۔ اسے فخر تھا کہ اس نے ۳۶ سال تک بڑی خوش اسلوبی سے سرکاری ملازمت کی اور دیانت داری سے اپنے فرائض انجام دیے۔ ہمیشہ افران ب والا کو خوش رکھا۔ اس کا ریکارڈ صاف سترارہا۔ اسے سوا تین سوروں پے ماہانہ پیشن مل رہی تھی۔ مزے سے گزر رہی تھی۔ اس نے اپنی تمام اولادوں کو اعلیٰ تعلیم والا کر اس قابل بنا دیا تھا کہ وہ اچھی زندگی گزار سکتے تھے۔ اسے دکھ تھا تو صرف اس بات کا کہ اس کا بیٹا سلمان نالائق رہ گیا۔ وہ چاہتا تھا کہ سلمان نائب تحصیل دار نہیں تو کم از کم سب اسپکٹر پولیس ہی بن جاتا۔

ماں اپنی عمر سے زیادہ بڑھی لگتی تھی۔ اس کے مزاج میں چڑچڑاپن آگیا تھا۔ وہ بات بات پر رونا پینا شروع کر دیتی۔ کبھی اس گھر پر اس کی حکمرانی تھی مگر اب کاٹھ کہاڑ کی طرح ناکارہ قرار دے کر گھر کے ایک کونے میں بھادایا گیا تھا۔ وہ ایک کوٹھڑی نمائھنگر کرے میں پڑی کھانا کرتی، پان چبایا کرتی اور چھالیا کرتا کرتی۔ وہ اپنی اولاد کو سرکش اور بد تیز سمجھتی تھی اور اولاد اسے جاہل اور کوڑھ مغز قرار دیتی تھی۔ گھر میں جب کوئی مہمان آتا تو اس کے کمرے میں باہر سے تالا لگا دیا جاتا۔ اس لیے کہ وہ بڑی بے سرو پا باتیں کرتی تھی۔ اس کے لجھے سے نفاست اور شاشکی کے بجائے پھوہڑ پن میکتا تھا۔ وہ باتوں کی دھن میں اکثر ایسی باتیں کہ جاتی جو میعوب ہوتی تھیں اور جن سے گھر کے وہ راز افشا ہو جاتے جن کو سات پر دلوں میں چھپانے کی کوشش کی جاتی تھی لیکن بھی ایک ایسا وقت ہوتا جب وہ اپنی اولاد سے انتقام لے لکتی تھی۔

جب بھی گھر میں مہمان آتے تو اکثر بھی ڈراما ہوتا۔ کبھی ایسا بھی ہوتا کہ مہمانوں کی آمد سے قبل ماں کے ڈھیروں کھن لگایا جاتا۔ سو سو طرح سے اس کی خوشامد ہوتی، بار بار ہمایتیں دی جاتیں اور بہت سا بات کر کے اسے کمرے میں بند کر دیا جاتا مگر یہ اس کی مرضی پر محصر تھا، اس لیے کہ وہ کمرے کے اندر سے بھی شورچاکتی تھی اور اس کا یہ اقدام بہت ہی خطرباک ہوتا تھا۔

ماں کو سب سے زیادہ مشکلات اپنی چھوٹی بیٹی سے تھی۔ جس کے پر دان دنوں خانہ داری کا سارا انتظام والصرام تھا۔ یہ مدداری سنچال کر اس نے ماں کے حق پر ڈاکا ڈالا تھا جسے وہ کسی قیمت پر برداشت نہیں کر سکتی تھی۔ اس حق سے محروم ہونے کے بعد اس کی حیثیت گھر میں ملازموں سے بدتر ہو گئی تھی۔

سلمان کی بڑی بہن لاہور کے کسی کاٹھ میں پکھرا تھی۔ اس نے فلنے میں ایم۔ اے کیا تھا میکن وہ خود ایک ہی فلنے میں یقین رکھتی تھی اور وہ فلسفہ یہ تھا کہ کسی گز بیٹھ آفیسر سے شادی ہو جائے۔ اسی انتظار میں اس کے بالوں میں سفیدی جھلکنے لگی تھی۔ گز بیٹھ آفیسر شوہر سے مایوس ہو کر اب وہ غیر ملکی سکارا شب کے لیے کوشش تھی۔ ان دونوں اس کے سر پر بھی دھن سوار تھی۔

منجلہا بھائی نہر کے محلے میں ملازم تھا۔ وہ سرتاپاً تصحیح تھا۔ اس پر مغربیت دیواں گنجی کی حد تک سوار تھی۔ اس کی بیوی گرججیٹ تھی الہزادہ اور بھی زیادہ انگریز بتا جا رہا تھا۔ وہ سوریے انھر کر بیڈلی پیتا ناشتے کے ساتھ اخبار کا مطالعہ کرتا۔ وہ گھر میں روزانہ نت نتی تبدیلیاں کرتا رہتا۔ ایک روز بیتل کی ایک گھنٹی لے آیا جو کھانے کی میز پر رکھ دی گئی۔ ناشتے اور کھانے کے وقت اسے بجا کر باقاعدہ اعلان کیا جاتا۔ وہ اپنے بچوں سے بیشہ انگریزی میں بات چیت کرتا۔ وہ کوئی بڑا عہدے دار نہیں تھا۔ آدمی کم تھی اور اخراجات بڑھتے جا رہے تھے۔ جنہیں پورا کرنے کے لیے وہ رشوں خوری کے نت نے طریقے ایجاد کرتا تھا۔ اس کی صرف ایک ہی خواہش تھی کہ اسے بڑا آدمی سمجھا جائے۔

چھوٹا بھائی بی۔ اے کر چکا تھا۔ وہ تمام وقت پڑھنے میں جثا رہتا۔ اس کی زندگی کا ایک ہی مشن تھا کہ کسی طرح سی ایس پی بن جائے۔ شاندار بینگلا، جھکتی کار، ”اردوی“ اور ”سر“ کہنے والے ماتخوں کی پڑیں۔ اس مقصد کے لیے وہ اپنی پیاناً خراب کر چکا تھا۔ وہ موٹے موٹے شیشوں کی عینک لگا تھا۔

سلمان کئی برس بعد آیا تھا اور ان کئی برسوں میں اتنی بہت سی تبدیلیاں آچکی تھیں کہ وہ اپنے ہی گھر میں خود کو ابھی محسوس کرنے لگا۔ سلمان اس لیے گھر آیا تھا کہ اس کی محنت کچھ سنبھل جائے گی اور جس زمانی انتشار میں جتنا تھا اس میں کسی آجائے گی گھر ہفتہ بھی نہ گزرا تھا کہ تائی فائدہ میں جتنا ہو گیا۔ ایسا یہار پڑا کہ ہفتون بستر پر پڑا رہا۔ یہ اس کی زندگی کا اذانت ناک دور تھا۔ اس کے بھائی بہنوں کا دریہ ایسا فسوس ناک تھا۔ کوئی اس کے قریب آ کر نہ پھکلتا۔ وہ اس سے اس طرح کرتا نے جیسے وہ مجسم نائی فائیڈی کی ملابن گیا تھا جو قریب آتے ہی ان سے چھت جاتی۔

سب مل کر ترقیت گاتے، فلموں پر تمہرے کرتے، بلاسوں کے نئے نئے انسوں پر بحث کرتے گمراہ کوئی اس کی علاالت کے متعلق بات بھی نہ کرتا۔ چھوٹا بھائی سلمان کے لیے صرف ایک بارڈ اکٹر کے پاس گیا تھا اور واپس آ کر اس قدر احسان جنتا تھا کہ وہ دوبارہ اس سے پچھنا نہ کر سکا۔ بڑی بہن کبھی کبھار بھولے پھکٹے اس کی طرف آ جاتی۔ کھڑے کھڑے اشاروں سے اس کی طبیعت کا حال پوچھتی اور ادائی قدموں واپس چلی جاتی۔

ایک ماں کی مامتا تھی جو ہر وقت بے چین رہتی۔ وہ اس کے سرہانے پیشی رہتی اور اکثر ساری رات آنکھوں میں کاٹ دیتی۔ ڈاکٹر کی پداشت کے مطابق وقت پر دوادیتی، اس کا سرد باتی، بخار کی شدت ہوتی تو اس کے تلوے سہلاتی۔ پیشانی پر کپڑا بھگوکر رکھتی۔ ہر طرح اسے تسلی دیتی۔ کبھی کبھی وہ اپنی بے کسی پر بے قرار ہو کر آب دیدہ ہو جاتا تو وہ اسے سمجھاتی اور سمجھاتے سمجھاتے خود بھی رو نہ لگتی۔

مینے کی آخری تاریخیں تھیں۔ گھر کے سارے اخراجات قرض پر چل رہے تھے۔ سلمان کے لیے دو ابھی قرض پر آ رہی تھی۔ وہ موئی کا رس پیٹا چاہتا تھا۔ طویل علاالت نے اسے بچوں کی طرح ضدی بنا دیا تھا۔ وہ ماں سے بار بار موسیاں منگوانے کے لیے اصرار کر رہا تھا۔ ماں پہلے تو نالی رہی، پھر اپنی مجبوری پر و پڑی اور آنسو پوچھتی ہوئی انھر کر چل گئی۔ سلمان کو اپنی غلطی کا اچاکہ ہدایت کے ساتھ احساں ہوا۔ لیئے لیئے سلمان کی نظر نیچلے بھائی کے کرے کی طرف چل گئی۔ اس نے دیکھا کہ کرمے میں میز پر بہت سے تازہ پھل رکھے تھے اور اس کا بھائی اونچی آواز سے بول رہا تھا۔ وہ بیوی کے ساتھ اپنے ایک بیمار افسر کی عیادت کے لیے ہسپتال جا رہا تھا اور یہ پھل جن میں

سرخ سرخ موسمیاں بھی شامل تھیں اسے پیش کرنے کے لیے بطور خاص منگوائے گئے تھے۔ سلمان نے سب کچھ خاموش نظروں سے دیکھا اور کسی اندر وہی چوت سے ملبلا کر رہا گیا۔

باپ جنگر کی نماز مسجد میں پڑھتا تھا۔ وہ اپنی پرسلمان کے کمرے میں بھی آتا۔ کمرے میں داخل ہو کر وہ جنگر کر سلمان کی پیشانی چھوٹا۔ کلائی تھام کرنے کا بھی مگر زبان سے ایک لفظ نہ لکھتا۔ اس کے سرہانے کھڑا ازیر لب کوئی دعا پڑھتا تھا۔ جب وہ آتا، سلمان کی آنکھ کھل جاتی۔ اس وقت اسے اپنے باپ کے چہرے پر ایک مقدس نور نظر آتا۔ اس کی سفید ڈاڑھی آہستہ آہستہ حرکت کرتی اور آنکھوں میں بے نی اور مظلومیت جھلکتی۔

سلمان خاموش لیٹا سو چتارہ تا کہ یہ بوڑھا کس قدر بد قسمت ہے۔ اس نے اپنی ساری جوانی موٹی موٹی فانکلوں میں سرکھپاتے گزار دی۔ افران کی خوشنودی حاصل کرنے کے لیے دس بارہ بارہ گھنٹے دفتر میں کاٹے۔ ہمیشہ موٹا جھونٹا پیا اور روکھا سوکھا کھایا۔ اس نے زائد سے زائد مشقت کی، کم سے کم خرچ اور زائد سے زائد پس انداز کیا اور یہ سب کچھ اس نے صرف اس لیے کیا کہ اس کی اولاد کا مستقبل روشن ہو جائے۔

وہ ہزاروں روپے جو اس نے اپنی خوشیاں بیلام کر کے کمائے تھے اولاد کی تعلیم یافتہ اولاد اور ان پڑھ نیاز میں کوئی فرق نہیں تھا۔ سلمان سوچا کرتا کہ اس سے زیادہ سمجھہ دار تو نیاز کا باپ تھا جس نے اسے کوئی تعلیم نہیں دلائی۔ اپنی گاڑھی کمالی کا ایک پیسہ اس پر صرف نہیں کیا۔ نیاز کو بھی اس سرمم کی طلاش تھی جس کی طلاش میں اس کے بہن بھائی سرگداں تھے لیکن نیاز نے اس سرمم کا سراغ نگالا تھا۔ ان پڑھ کہاڑیا تین گرجیوں سے بازی لے گیا۔ کوئی کار اور بینک بیلنس جیت کے تین کارڈ اس کے پاس تھے۔ وہ بڑا آدمی بن چکا تھا اور وہ تینوں اگھی تک جیت کے ان تینوں کارڈوں کے خواب ہی دیکھ رہے تھے۔

سلمان کو نیاز سے نفرت تھی اور اپنے بہن بھائیوں سے بھی۔ نیاز نے اسے اس لیے نظرِ ہمارت سے دیکھا تھا کہ وہ قیمتی سگر بیٹ نہیں پی رہا تھا۔ شامدار سوٹ نہیں پہنچنے تھا، اس کے پاس کار نہیں تھی۔ وہ مفلوک الحال انسانوں کی خدمت کرنا چاہتا تھا۔ ان کی زندگی سنوارنا چاہتا تھا اور اس کے بہن بھائی اس لیے اسے حقیر اور کم تر سمجھے تھے کہ اس نے کوئی عہدہ، کوئی منصب، ہتھیار نے کی کوشش نہیں کی۔ بینک بیلنس کیوں نہ بڑھایا؟ ان کے نزدیک ہمارا کی خدمت محض سخراپن تھا۔ سراسر حماقت تھی اس لیے کہ وہ بلندی کی طرف دیکھ رہے تھے۔ انھیں مطلق احساس نہ تھا کہ نیچے کروڑوں ننگے بھوکے کیڑے کو کروڑوں کی مانند ریکڑ رہے ہیں جو ان ہی کی طرح انسان ہیں جن کی خوشیاں اور غم ان سے مختلف نہیں ہیں۔ وہ اپنی تحقیر اور ذلت کا ان سے بدل لینا چاہتا تھا۔

صحت یاب ہونے کے بعد سلمان کی ماں نے اصرار کرنا شروع کر دیا کہ وہ شادی کرنے۔ ماں کی خواہش تھی کہ اس کی زندگی ہی میں وہ اپنا گھر رکھے۔ یہ پروگرام دراصل اس کے باپ کا تھا اور بیوی کے ذریعے سے اس نے سلمان تک پہنچایا تھا۔ متوسط طبقے کے ایک عام باپ کی طرح اسے بھی سلمان کو اور راست پر لانے کا ایک ہی مجرب نجیب صحیح میں آیا اور وہ شادی کا پروگرام تھا۔

سلمان نے صاف انکار کر دیا۔ مگر جب ماں نے بتایا کہ لڑکی کا پچھا صوبائی اسے بھی کامبر ہے، باپ کا انتقال ہو چکا ہے، پچھا نے اولاد کی طرح اسے پالا پوسا ہے وہ پانچ ہزار روپیاء نقد دے گا اور اس کے علاوہ ملازمت بھی دلوادے گا تو یہ کر سلمان کو سنجیدگی سے غور کرنا پڑا۔ چند روز تک سوچ پھر کرنے کے بعد وہ شادی پر رضا مند ہو گیا۔ شادی بڑی دعوم دھام سے ہوئی۔

سلمان کو اندازہ ہو گیا کہ اس کی بیوی سیدھی سادی گھر بیوی کی ہے۔ اس نے میرک تک تعلیم پائی تھی۔ اس کا ذہن گویا گلی مٹی تھا جسے وہ کہا رکھتا تھا۔

وہ اس کی توقع سے زیادہ لکھ اور مضمون لکھا۔ وہ خوش تھا کہ اس نے گھانتے کا سودا نہیں کیا۔ جنہیں کے علاوہ پانچ ہزار روپے ملائمت کے لیے پچانے حصہ وعدہ کو شروع کر دی تھی۔ شادی کے تیرے ہی ہفتہ ملازمت کا بندوبست ہو گیا۔ سلمان نے بیوی کو گھر پر چھوڑا اور اسی روز ہبھی شین سے کراچی کے لیے روانہ ہو گیا۔

(خدا کی بستی)

## مشق

- 1 مندرجہ ذیل سوالات کے جنپر جواب دیں:  
 i- سلمان کی آمد پر گھر والوں نے کس تاقرکا اٹھا رکیا؟  
 ii- سلمان کے باپ کو کس بات پر فخر تھا؟  
 iii- ماں کو سب سے زیادہ فناخت کس سے تھی؟
- 2 درست بیان کے سامنے (x) اور غلط بیان کے سامنے (x) کا نشان لگائیں:  
 i- ”خدا کی بستی“ کے مصنف کا نام شوکت صدیقی ہے۔  
 ii- ”خدا کی بستی“ ایک افسانہ ہے۔  
 iii- شوکت صدیقی نے شاعری بھی کی۔  
 iv- شوکت صدیقی متقل طور پر لا ہور میں آباد ہوئے۔
- 3 سبق کے حوالے سے مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں:  
 i- ایک انتظار میں اس کے بالوں میں سفیدی جھکلتے گئی تھی۔  
 ii- ایک ماں کی ماستھی جو ہر وقت بے جملن رہتی۔  
 iii- اس کے بہن بھائی اس لیے اسے تغیر اور کمر تسبیح تھے کہ اس نے کوئی عہدہ کوئی منصب ہتھیانے کی کوشش نہیں کی۔  
 iv- اس کی آمد پر نہ کوئی پہلی پیدا ہوئی اور نہ کسی نے توجہ دی۔  
 v- کبھی اس گھر پر اس کی حکمرانی تھی گھر اب کاٹھ کباڑ کی طرح تاکارہ قرار دے کر ایک کونے میں بنخادیا گیا تھا۔
- 4 سبق کے حوالے سے خالی جگہیں پر کریں:  
 i- وہ اپنی..... کو سکش اور پد تیز بھیتی ہے۔  
 ii- جب گھر میں..... آتے تو اکثر بھی ڈراما ہوتا۔  
 iii- سلمان کی بڑی..... لا ہور کے کی کائن میں پچھا رکھتی۔  
 iv- ان دونوں اس کے ..... پر بھی ڈھن سوار تھی۔  
 v- اس کی صرف ایک خواہش تھی کہ اسے..... آدمی سمجھا جائے۔
- 5 مصنف نے سلمان کی زندگی کے اس دور کو ایفیٹ ناک قرار دیا ہے۔ کیوں؟ وضاحت سے لکھیں۔  
 i- ”خدا کی بستی“ کا جو اقتباس آپ نے پڑھا ہے اس کا خلاصہ لکھیں۔  
 ii- ”خدا کی بستی“ کے حوالے سے شوکت صدیقی کے اسلوب تحریر پر نوٹ لکھیں۔  
 iii- ”خدا کی بستی“ میں ماں باپ کا جو کردار نظر آتا ہے اپنے الفاظ میں لکھیں۔

## خدیجہ مستور

سال وفات: ۱۹۸۲ء

سال ولادت: ۱۹۲۷ء

خدیجہ مستور بریلی کے یوسف زئی خاندان میں پیدا ہوئیں۔ خدیجہ نے جس گھر انے میں آگھہ کھولی وہاں کی فضائی ادبی تھی۔ ان کے والدہ خان ادب سے گہرا گاؤڑ رکھتے تھے۔ والدہ انور چہاں اس دور کی اچھی شاعرہ اور ادیبی تھیں۔ انہوں نے ابتدائی تعلیم گھر پر حاصل کی۔ ۱۹۳۶ء میں سکول میں داخل ہوئیں۔ دو برس بعد والدکا سایہ سر سے اٹھ گیا۔ کوئی بھائی بھی نہ تھا جو کفالت کرتا ہے لذا تعلیم کا سلسلہ منقطع کرنا پڑا۔ خاندان نے کفالت کا ذمہ لینے سے انکار کر دیا تو انہیں اپنے نانا کے پاس علیا پر اچہاں گھر پر تعلیم کا سلسلہ جاری رکھا۔ زندگی دکوں اور مشکلات سے ہمکنار رہی گھر اعلیٰ ادبی ماحول نے ان کی ڈھارس بندھائے رکھی۔

علم دوستی اور ادب شناختی نے ان کی صلاحیتوں کو جلا بخشی اور یوں مخت لگان اور ذوق و شوق نے ایک حسٹا شخصیت کو ادا بیہہ بنا دیا۔ زمانے کے اتار چڑھاؤ اور زندگی کے تجربات نے انہیں ادب کے قریب کر دیا۔ انہوں نے ان تجربات کو اپنی تحریروں میں سوچنا شروع کر دیا۔ ان کی بہن حاجہ مسروہ کی طرف سے بھی ان کی حوصلہ افزائی ہوئی۔ انہوں نے ۱۹۴۲ء سے اپنی نگارشات باقاعدہ طور پر رسائل میں پھیجنایا شروع کر دیں۔ ان کی ابتدائی دور کی کہانیاں اپنے وقت کے ادبی رسائل "خیال" اور "مالکیت" میں شائع ہوئیں۔ جلدی ان کا شاراد بیویوں میں ہونے کا اور ادبی دنیا انہیں اہمیت دینے لگی۔

۱۹۴۵ء میں سید احتشام حسین نے ریڈ یوکی نشری تقریب میں خدیجہ کی ایک کہانی کی تعریف کی تو عام تاریخ میں تک ان کا نام پہنچا۔ قارئین نے بھی اس کی تحریروں کو پسند کیا۔ جس نے خدیجہ میں اعتمادِ ہمت اور حوصلے کو جلا بخشی۔ ۱۹۵۰ء میں ظہیر بابر سے ان کی شادی ہوئی۔ شادی کے بعد بھی ان کا ادبی ذوق قائم رہا۔ وہ بہت سے رسائل کی مدیر بھی رہیں۔ بھرت کے بعد ان کا قیام لاہور میں رہا اور سینماں اور ناولوں کا انتقال ہوا۔

"بوچھاڑا"، "تھکے ہارے"؛ "شنڈا میٹھا پانی"؛ "چندروز اور" اور "کھلیل" ان کے افسانوں کے مجموعے ہیں۔ اس کے علاوہ انہوں نے ناول نگاری میں بھی نام پیدا کیا۔ بلکہ ناول نگاری میں ان کی وجہ شہرت تھی۔ "زمیں" اور "آگلن" ان کے مشہور ناول ہیں۔ "آگلن" پر انہیں آدم جی ادبی انعام ملا۔ "زمیں" ان کے انتقال کے بعد شائع ہوا۔

ان کی تحریروں میں حقیقت نگاری کا فن نمایاں ہے جس نے ان کے فن کو ادب کی دنیا میں ایک وقار اور اعتماد بخش کر اعلیٰ ادبیہ کا درجہ دیا۔ انہوں نے جو کچھ دیکھا سہا اور جو سہا کیا اس کو چھپایا نہیں بلکہ اپنی تحریروں میں سوچ دیا۔ اس کے علاوہ ان کی تحریروں میں تفصیل نگاری اور انسان دوستی کا وصف بھی نمایاں ہے۔ انہوں نے جریات اور تفصیل نگاری کی صلاحیت سے اپنی تحریروں کے ذریعہ زندگی اور معاشرے کے بہت سے مسائل پر بھرپور توجہ دی۔ ان کے قول اور فعل میں تفاوتیں بلکہ انہوں نے اپنی زندگی کے تمام تجربات کو اپنی تحریروں میں سوچ دی ہے۔ انہوں نے کردار نگاری پر بھی خصوصی توجہ دی۔ خاص خوبی یہ ہے کہ ان کے کردار تخلیقاتی یا ماورائی نہیں بلکہ ہمارے معاشرے کے جانے پہچانے کردار ہیں جن کی نفیات سے وہ بخوبی واقف ہیں۔ ان کرداروں سے کہانی کا جو تابناوہ ہوتی ہے۔

خدیجہ نے جن کئی جالات میں زندگی گزاری، اگر کوئی اور ہوتا تو اس کی تحریروں میں غم و اندوه اور ہاتھوں کو روشنی کرنے والے کائے ہوتے، مگر ان کی تحریروں میں محبت کے سوتے پھوٹے ہیں اور دل کو چھوٹی لینے والا سوز ملتا ہے، جو ہر اہل قلم کے بس کی بات نہیں۔ زبان و بیان پر قدرت، ذخیرہ الفاظ اور سلیقہ استعمال نے ان کی تحریریں کو موثر بنادیا ہے۔ اسی وجہ سے ان کی تحریریں ایک خاص چک، یعنی اپنے اور ہم زندگی میں ہے جو ان کے کسی ہم عصر کی تحریر میں نظر نہیں آتی۔

کوی انہوں نے اپنی تحریروں کے ذریعہ اپنی ذہانت اور قی ملاحت کا لوہا منوالا۔

شاملی کتاب ناول "آگلن" ان کی وجہ شہرت بن گیا۔ یہ ناول "تحریک پاکستان" کے پس منظر میں لکھا گیا ہے۔ اس میں ناول کی تمام بنیادی خصوصیات کو طوڑ کر کھا گیا ہے۔ یہ ایک خاندان کی کہانی ہے مگر اس کے تمام کردار سیاسی و سماجی رویوں کی عکاسی کرتے ہیں اور جن کرداروں کی نفیات کو پیش نظر کر کھا گیا ہے وہ محض کوشت پوست کے پتے نہیں بلکہ احساسات و جذبات بھی رکھتے ہیں۔

۳۵

فاسد ختم ہو گئے تھے۔ بس کہیں اتکا دنکا واردات کی خبر پڑھنے میں آ جاتی۔ اب دونوں ملک بھائی چارہ قائم کرنے پر زور دے رہے تھے۔ عالیہ کو ان خبروں سے ذرا بھی دلچسپی نہ ہوتی۔ بھلا اسی بھی مقصودیت کس کام کی! خالی وقت گزارنے کے لیے اس نے والٹن کمپ جانا شروع کر دیا تھا۔ سکول سے آ کر وہ تھوڑی دیر آ رام کرتی اور پھر بس سے چلی جاتی۔ وہاں بچوں کو مفت میں پڑھا کر اسے عجیب سا سکون ملتا۔ مصروفیت کی ذہنوں نے مجھلی یادوں کو دھندا دیا تھا۔ اتنا اس کے والٹن کمپ جانے کی وجہ سے سخت اکھڑی اکھڑی رہتیں۔ جب بھی وہ وہاں سے واپس آتی کوئی ناخوشگوار بات ہو جاتی۔ ایسے موقع پر وہ چیز رہتی۔ وہ اپنی طرف سے بات نہ بڑھانا چاہتی تھی۔

آج پھر بے شام جب وہ واپس آئی تو اماں اجڑا لان میں کرسی پر بیٹھی جیسے اسی کا انتظار کر رہی تھیں..... ”تم وہاں کس لیے جاتی ہو؟ تم کو اس بیکار کام میں کیا مل جاتا ہے؟“ انہوں نے بخوبی سے سوال کیا۔  
”سکون ملتا ہے۔“ اس نے بڑی نرمی سے جواب دیا۔

”وہی باپ اور چھاؤالی باتیں کیا اب تم مجھے تباہ کرنا چاہتی ہو؟“

"بچوں کو پڑھانے سے اگر آپ تباہ ہوتی ہیں تو میں مجبور ہوں۔" اس نے تھک آ کر جواب دیا۔

”تم مجبور ہو؟“ اماں نے غصت سے پوچھا۔

”ہاں میں مجبور ہوں۔“ وہ اٹھ کر اندر چل گئی۔ اس نے پلٹ کر بھی نہ دیکھا کہ اماں پتو میں منہ چھپا کر رورہی تھیں۔

کرنے میں تھا پڑ کر وہ دیر تک سوچتی رہی کہ وہ کیا کرے۔ وہ اماں کو خوش نہیں رکھ سکتی، انھیں خوش رکھنے کے لیے اس پر آئے گمراہ میں پڑا رہنا ہوگا۔ تھائی اور بیکاری میں جو جذبے اسے ستائیں گے، ان سے کس طرح بیچھا چھڑائے گی اور جو یادوں کے سخوت اس کے گرد منڈلانے لگتے ہیں ان سے بچ کر وہ کہاں بھاگے گی۔ وقت یوں نہیں گز رکتا، اسے سہارے کی ضرورت ہے اور پھر اس خیال کے ساتھ ہی جانے کیسے اس کو والٹن کہپ کے ڈاکٹر کا خیال آ گیا۔ اچھا آدمی ہے بیچارہ۔

رات اماں نے اکیلے کھانا کھالیا۔ اس نے بھی شکایت نہ کی۔

آج جب وہ سکول سے واپس آئی تو اداں تھی۔ آپ ہی آپ اسے ایسا محosoں ہوتا کہ جی بیٹھا جا رہا ہے۔ سردیاں دم توڑ ری تھیں پھر بھی اسے ایسا محosoں ہو رہا تھا کہ اسے سخت سردی لگ رہی ہے۔ اس نے سوچا کہ آج وہ آرام کرے گی آج کہیں نہ جائے گی۔

کھانے کے بعد کرا بند کر کے وہ سونے کے لیے لیٹ گئی۔ کتنی دیر کرو میں بدلتی رہی مگر نیند نہ آتی۔ اکتا کر اس نے اخبار اٹھا لیا۔ آج تو صبح جانے سے پہلے اس نے اخبار کو سرسری طور پر بھی نہ دیکھا تھا۔ جی ہی نہ چاہا۔

تین موئی موئی سرخیاں دیکھنے کے بعد ایک خبر پر اس کی نظر میں جم کر رہا تھا۔ مشہور مسلمان کا گھری لیڈر کو کسی شخص نے مار دیا۔ شہرو کا اظہار افسوس، مرحم کے خاندان کے لیے تین ہزار روپیا کا عطا۔ ہندو مسلمان منافرت کی شدید نمائت .....

بڑے بچا کا نام پڑھ کر اس نے دونوں ہاتھوں سے منہ چھپا لیا۔ وہ پاگلوں کی طرح اٹھی اور پھر اپنے مسٹر پر گرفتاری۔ اسے اپنے دل میں درد سا ہوتا محسوس ہو رہا تھا۔ ارے وہ تو بڑے بچا سے مل کر بھی نہ آئی تھی اور وہ ہمیشہ کے لیے رخصت ہو گئے..... وہ اپنے پنچ کی پٹی سے سر پنچ پک کر بڑی دیر تک روئی، اب وہ بڑے بچا سے کہی نہیں کہے گی۔ اس احساس نے اسے اس بُری طرح تُپایا کہ اس کے آگے وہ کچھ نہ سوچ سکتی تھی۔

شام ہو گئی۔ کمرے میں اندر ہیرا بھیل ٹھیک رہتے رہتے وہ تھک چکی تھی۔ اماں کنی پار دروازہ کھکھٹا کر لوٹ چکی تھیں۔ اس نے سوچی ہوئی آنکھوں کو بے مشکل کوولا اور کمرے میں بکھرے ہوئے اخبار کے صفحوں کو روشنی پاہر نکل گئی۔

"ارے تم کو کیا ہوا ہے؟" اماں اس کے سرخ چہرے اور سوچی ہوئی آنکھوں کو دیکھ کر گھبرائی تھیں۔

"بڑے بچا کو کسی ہندو نے چکے سے بار دیا۔" اس نے بڑے سکون سے کہا۔ اتنا روشنے کے بعد اسے جیسے صبر آگیا تھا۔

"ہے ہے ساری زندگی ہندو کی غلامی کرنے کے بعد یہ بدلملا؟" اماں کی آواز ہھڑڑ اڑی تھی۔ انھوں نے پھول میں آنسو خشک کر لیے

"..... ہے بے چاری بڑی بھابی کا کیا حال ہو گا، انھوں نے تو ہم لوگوں کو اطلاع تک نہ دی۔"

عالیہ اماں کو ان کے حال پر جھوٹ کر باہر لان میں چلی آئی۔ بس بڑے بچا! اتنی شاندار زندگی کا بیکی انحصار ہوتا تھا؟..... تین ہزار روپے کا عطا یہ ادا تھا رافسوس؟ پانیں پکڑے کی دکانوں کے لیے میں تجھیں ہزار روپے ملے تھے یا نہیں؟ بھلی کا لکشن بھال ہوا تھا یا نہیں؟ کیا اسی لاثین کی پہلی بھلی روشنی میں بڑے بچا کی لاش رکھ کر سب روتے رہے ہوں گے؟ پانیں جیل بھیجا کیا حال ہو گا؟ موت نے سارے اختلافات منادیے ہوں گے کہ نہیں؟

رات یہ پ کی روشنی میں میز پر بھلی وہ بڑی دیر تک بڑی بچی کو خط لکھتی رہی اور اتنا باتیں کرتی رہیں..... جانے کیا حال ہو گا بڑی بھابی کا۔ بڑے بھتیا مرhom نے نہ زندگی بھر خود جیجن لیا اندوسروں کو لینے دیا۔ بھرے پرے گھر جاہ کر دیئے، کیا مل گیا اُنھیں؟ جن کا ساتھ دیا انھوں نے ہی پر دلیں میں موت کی نیند سلا دیا۔ ہائے چلے ہی آتے، ان کا فروں کے ملک سے۔ بھلا کیا ضرورت تھی دہاں رہنے کی۔ اور اب وہ جیل میاں ہیں وہ بھی ویسے ہی شاندار لکھ۔

خط ختم کر کے اس نے لفافے میں بند کر دیا۔

"سو جائیے اماں۔" وہ یہ پ بھا کر اپنے مسٹر پر لیٹ گئی۔ ذرا دیر بعد اماں کے خرائی لینے کی آواز آنے لگی مگر وہ آنکھیں کھولے اس اندر سرے میں کیا کچھ نہیں دیکھ رہی تھی۔ یہ بڑے بچا کی لفناٹی ہوئی لاش بھاں اتنی دور لا کر کون رکھ گیا۔ اسرار میاں تم بڑے بچا کو ہاتھ نہ لگانا، کریکن بوٹا راض ہو جائیں گی۔ کریکن بوٹا اتنی زور زور سے قرآن شریف نہ پڑھو، موت کا احساس اور بھی شدید ہو جاتا ہے! ایسا محسوس ہوتا ہے کہ بڑے بچا نہیں مرے ایک دنیا مرگی کچکے چکے پر ہو کریکن بوٹا..... اس نے گھبرا کر آنکھیں بند کر لیں مگر وہ اپنے کانوں کو کیسے بند کرتی۔ اتنی دور سے بڑے بچا کے ملک سے کریکن بوٹا کے قرآن شریف پڑھنے کی آواز برابر آئے جا رہی تھی اور بڑی بچی کے بین کی آواز اس کے کانوں کے پردے بچاڑے دے رہی تھی۔

"اے اللہ تعالیٰ رات کو گزار دے۔" وہ اٹھ کر بیٹھ گئی۔ کہتے ہیں کہ سولی پر بھی نیندا آ جاتی ہے۔ پھر آخراں نے نیند کیوں نہیں آ رہی، کیسی غلط کہاویں مشہور ہو گئیں اور آج تک کسی نے صحیح نہ کیں۔

صحیح وہ اُنھی توحیح اندر صدمے سے نٹھاں ہو رہی تھی۔ برآمدے میں دھوپ آگئی تھی اور اماں مائی کے ساتھ ناٹھتے کی تیاری میں مصروف تھیں۔

وہ حب معمول سکول جانے کے لیے تیار ہونے لگی۔ اماں نے اس کی طرف اس طرح دیکھا جیسے کہ رہی ہوں کہ بھلاستنے صدے کی  
کیا ضرورت ہے۔

وہ اماں اور ماں کے بے حد اصرار کے باوجود دناثت کیے بغیر سکول چلی گئی۔

ایک بجے جب وہ سکول سے واپس آئی تو صوب میں پڑی ہوئی آرام کری پر خود کو جیسے گرا دیا اور جب ماں نے اس کے سامنے کھانا رکھ دیا تو وہ اس طرح کھانے لگی جیسے کڑوی روٹی نگل رہی ہو۔ اماں اب تک اپنے کام میں مصروف تھیں۔ ..... ”اوہ سارا دن گزر جاتا ہے مگر کام ختم نہیں ہوتا، کوئی میں کتنا کام ہوتا ہے ماں برا آمدے میں رکھے ہوئے گلوں میں پانی ڈال دو۔ تو کہے جا رہے ہیں“ ..... اماں برابر بولے جا رہی تھیں ..... ”ماں تم نے کمرے میں میز پر کھانا کیوں نہیں لگایا؟ میز کری ہوتا آدمی کیا مزے سے کھانا کھاتا ہے اپنے ہاں کا بھی کیسا بُر ارواج تھا کہ تخت پر بیٹھے کھا رہے ہیں۔“

آج مرے کل دوسرا دن مرنے والے کو کون روتا ہے۔ آج اماں پر اپنے ہاں کے رواجوں کے عیوب کا انکشاف ہو رہا تھا۔ اگر یہ کوئی نہ  
ملتی تو پھر یہ اتنے بہت سے راز کیسے کھلتے۔

کھانا کھا کر وہ والٹن کمپ جانے کے لیے اٹھ کھڑی ہوئی۔ اماں نے اسے مڑکر دیکھا اور کوئی اعتراض کیے بغیر پھر کام میں مشغول ہو گئیں۔

(آگلن)

## مشق

- 1 مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جوابات لکھیں۔
  - i- والٹن کمپ جانے پر عالیہ کی انتقال کا روئیہ کیا ہوتا تھا؟
  - ii- عالیہ نے اخبار میں کون سی اہم خبر پڑھی تھی؟
  - iii- بڑے چچا کے قتل کی خبر پڑھ کر عالیہ کی کیا حالات ہوئی؟
  - iv- سبق کے حوالے سے خالی جگہ پر کریں۔
- 2 فساد..... ہو گئے تھے۔ (شروع، ختم)
  - i- فساد..... نے اکیلے کھانا کھایا۔ (اماں، بابا)
  - ii- لکھ کر اس نے لفافے میں بند کر دیا۔ (ضمون، خط)
  - iii- بڑے چچا کو کسی..... نے چکے سے مار دیا۔ (مسلمان، ہندو)
  - iv- خالی وقت گزارنے کے لیے اس نے..... جانا شروع کر دیا۔ (والٹن کمپ، سکول)
- 3 سبق کے حوالے سے مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں۔
  - i- مصروفیت کی دھوں نے بچھلی یادوں کو دھنڈا دیا تھا۔
  - ii- یادوں کے بھوٹ اس کے گرد منڈلانے لگتے ہیں۔
  - iii- جن کا ساتھ دیا انھوں نے ہی موت کی نیند سلا دیا۔
- 4 آگلن کے حوالے سے عالیہ کے کردار پر بحث کریں۔
- 5 آگلن کے حوالے سے خدیجہ مستور کے اسلوب تحریر پر نوٹ لکھیں۔
- 6 ”آگلن“ کے کتاب میں شامل اقتباس کا خلاصہ لکھیں۔
- 7 مندرجہ ذیل محاورات کو جملوں میں استعمال کریں۔
  - 1- دم توڑتا، موت کی نیند سلاتا، کروٹیں بدلتا، جی بیٹھنا۔



## مختصر افسانہ

مختصر افسانہ انگریزی اصطلاح (Short Story) کا اردو ترجمہ ہے۔ اس کے لیے بالعموم افسانہ کا لفظ بھی استعمال کیا جاتا ہے۔ یہ ایک افسانوی صنفوادب ہے جس میں کسی خاص کردار واقعہ یا تجربے کے کسی ایک پہلو کو مکمل طور پر اس طرح پیش کیا جاتا ہے کہ اسے ایک ہی نشست یعنی آدھے گھنٹے سے ایک یا دو گھنٹے میں پڑھا جاسکے۔

ناول نگار کی طرح افسانہ نگار کا موضوع بھی زندگی ہوتا ہے لیکن اپنی وسعتوں اور جیچیدگیوں سمت نہیں بلکہ افسانہ زندگی کے صرف ایک پہلو کی نگار کرتا ہے پوری زندگی کی بجائے صرف ایک گوشے کی جملک دکھاتا ہے۔ افسانے کی کامیابی کا انحصار موضوع کی عمرگی پر ہے۔ اس لیے افسانہ نگار کو روزمرہ زندگی سے اپنا موضوع منتخب کرنا چاہیے۔

وحدث تاڑ مختصر افسانے کی بنیادی شرط ہے۔ یعنی یہ ضروری ہے کہ افسانہ قاری کے ذہن پر ایک اور صرف ایک اڑچھوڑے جنمے بھانے کے لیے ضروری ہے کہ کہانی میں دلچسپی کا مرکز ایک اور صرف ایک ہو ورنہ تاڑ تقسم ہو جائے گا اور اس کی ہدایت میں بھی کسی آجائے گی۔ وحدث تاڑ کا، انحصار کے ساتھ بھی گھر اعلق ہے۔ مختصر افسانے میں انحصار کے معنی یہ ہیں کہ ایسے تمام واقعات یہاں تاتھ ماناظر مکالے اور کرداروں کو کہانی میں شامل کرنے سے گریز کیا جائے جو وحدث تاڑ کی راہ میں حائل ہوں اور قاری کی توجہ کو منتشر کرنے کا باعث نہیں۔ مثال کے طور پر افسانے میں زیادہ کرداروں کی مجنحائش نہیں ہوتی کیونکہ افسانے کا پلاٹ اور کہانی مختصر ہوتے ہیں۔ بعض اوقات تو پورا افسانہ صرف ایک ہی کردار پر مشتمل ہوتا ہے۔ اسی طرح مکالموں میں شاعرانہ تراکیب کے استعمال سے انھیں طوالت دینے کی مجنحائش بھی افسانے میں نہیں ہوتی، اس لیے افسانہ نگار چھوٹے چھوٹے جملے استعمال کرتا ہے۔

دلچسپی کا عضر بھی افسانے میں اہم حیثیت رکھتا ہے۔ اگر افسانے کی کہانی یا پلاٹ دلچسپ نہ ہو اور اس میں بھرپور تحسیں نہ ہو تو قاری افسانے کی طرف راغب نہیں ہوتا۔ اسی طرح افسانے کی سب سے بڑی خوبی اس کا ایجاد و انحصار ہے۔ افسانہ نگار کو جو کچھ کہانا ہوتا ہے اُسے نہایت مختصر وقت میں قاری تک پہنچانا ہوتا ہے۔ اس لیے افسانے میں واقعات کی بھرا رہیں ہوتی نہ کرداروں کا تفصیلی مطالعہ ہوتا ہے اور نہ ہی طویل مکالے ہوتے ہیں۔ کویا ہر پہلو سے ایجاد و انحصار سے کام لیا جاتا ہے۔

مختصر افسانہ بھی اردو زبان میں انگریزی کے اثر سے آیا۔ فتحی پرمی چند سجاد حیدر بیڈرم اور سلطان حیدر جوش نے اردو افسانے کے اوپر نہیں نہیں کیے۔ علی عباس حسینی سدر شن اور اعظم کرپوی نے پرمی چند کی ادبی روایت کو قائم رکھا۔ اس کے بعد حیات اللہ انصاری، سجاد حسینی، رشیدہ جہاں، اختر حسین رائے پوری اور حمحلی کے ملاude کرش چند، حصت چھاتی، قرائیں حیدر اور پدرنا تھاٹھ ایک سعادت صن منور احمد رشید گنگہ بیدی، غلام عباس اور ممتاز مخفی تقسم سے قبل افسانے کی دنیا میں اپنا نام پیدا کر چکے تھے۔ قیام پاکستان کے بعد کے نمایاں افسانہ نگاروں میں اشفاق احمد، احمد ندیم، قاسمی، انتصار حسین، غلام الحلقین، نقوی، مسعود مفتی، قدرت اللہ شہاب، الطاف قاطر، ہاؤ قدسیہ، ہاجرہ مسروڑ، فرشاد، الور سجاد، خدیجہ مستور اور جیلہ ہاشمی وغیرہ شامل ہیں۔

## مشی پریم چند

سال وفات: ۱۹۳۶ء

سال ولادت: ۱۸۸۱ء

پریم چند ضلع بخارس کے موضع پانڈے پور میں پیدا ہوئے۔ اصلی نام دھنپت رائے اور قلمی نام پریم چند ہے۔ ان کے والدشی جاگب لال پانڈے پور کے رہنے والے تھے اور ڈاک خانے میں کلر ک تھے۔ پریم چند کی زندگی کا آغاز بڑے حوصلہ تکن حالات سے ہوا۔ والدہ کے انتقال کے بعد والد نے درسی شادی کر لی۔ سوتیلی ماں کے ظلم و تم کے باوجود انہوں نے فارسی و عربی کی ابتدائی تعلیم گاؤں کے کتب سے حاصل کی اور پھر بخارس کے ایک سکول سے بیڑک کا امتحان پاس کر کے مکمل تعلیم میں ملازمت حاصل کر لی مگر ساتھ ساتھ حصول تعلیم کا سلسلہ بھی جاری رکھا۔ چنانچہ انہوں نے پرانی بیٹ طور پر بی۔ اے کا امتحان پاس کیا۔ پھر جو نیز انکش ٹچیر کا امتحان بھی پاس کر لیا اور بذریعہ ترقی کرتے کرتے ذپی اسکٹرڈ مارس کے عہدے تک پہنچ گئے۔ آپ کی شادی پندرہ برس کی عمر ہی میں ہو گئی تھی۔

۱۹۰۱ء سے ادبی زندگی کا باقاعدہ آغاز ہوا جو تا حیات جاری رہا۔ ۱۹۰۹ء میں ان کے انسانوں کا پہلا مجموعہ "سوزوطن" کے نام سے شائع ہوا جس پر حکومت نے پابندی لگا کر اس کی تمام کا بیوں کونڈر آٹش کر دی۔ ۱۹۲۰ء میں مہاتما گاندھی کی تحریک ترک موالات کے بعد انہوں نے ملازمت سے استغنی دے دیا۔ کافی عرصہ تک نول کشور پر لیں میں ایک ہندی رسالہ "ماہوری" کے معادن مدیر ہے۔ اس کے بعد بخت وار پرچہ "جاگرن" کالا جوز زیادہ دیر جاری شدہ کا اور اسے بند کرنا پڑا۔ انہوں نے بخارس میں ذاتی پر لیں قائم کیا اور ایک ماہنامہ "فس" جاری کیا۔ یوں ان کی ساری زندگی مخلکات اور معماشی حالات کو ہتھ بانے کی ناکام کوشش میں گزری۔ بالآخر محنت جواب دے گئی اور وہ ۱۹۳۶ء میں اس چہان فانی سے کوچ کر گئے۔

پریم چند نے بہت سے افسانے اور ناول لکھے۔ ان کے اہم افسانوںی مجموعے "سوزوطن"؛ "زادراہ"؛ "پریم بھجنی"؛ "پریم چانسی" اور ناول "میدانِ علی"؛ "گودان"؛ "نرلا"؛ "بازارِ حسن" اور "بیدہ" ہیں۔

پریم چند نے اردو ادب کو افسانہ لگاری سے مخاطب کر دیا۔ گویا فن افسانہ لگاری نے انہی کی وجہ سے عروج پایا۔ ان کے انسانوں میں انتخاب کی دستک سنائی دیتی ہے۔ اسی وجہ سے ان کے انسانوں کا مجموعہ "سوزوطن" حکومت نے بخط کر لیا۔ ان کے انسانوں میں ہندوستان کے کسانوں کی زندگی کو موضوع بنا لیا گیا کیونکہ یہی طبقہ تعداد میں زیادہ ہے اور اگر انھیں بیدار کر لیا جائے تو آزادی کی منزل قریب آنکتی ہے۔ وہ سرمایہ داروں اور جاگیر داروں کے مقابل تھے۔ اسی لیے وہ غریب طبقے کی نمائندگی کرتے ہیں۔ ان کے انسانوں میں زندگی کے حقائق کی جھلکیاں نمایاں طور پر نظر آتی ہیں کیونکہ انہوں نے سنی سنائی باقوں کو پیش کرنے کی بجائے دہی لکھا جس کا براہ راست مشاہدہ یا خود تجویز کیا۔ اسی لیے ان کی کہانیوں میں چاہی اور غلوص کا جذبہ کار فرمائے۔

پریم چند کی زبان سادہ ہے۔ اس میں ہندی و فارسی زبان کا استعمال بھی کیا گیا ہے۔ انہوں نے شبہات و استخارات کے ذریعے تحریروں میں رنجینی پرہیزا کرنے کی کوشش بھی کی ہے اور متنی واقعات و حقائق کو موضوع بنا کر تحریروں میں مقامی رنگ بھی پیدا کر دیا ہے۔ ان کی تحریروں کی بنیاد معاشرتی مسائل، نفیانی مطالعہ اور مشاہدہ پر ہے۔ ان کے کردار زیادہ تر مثالی ہیں جن میں تنوغ پایا جاتا ہے۔ انہوں نے قریباً ہر عمر اور پیشے سے متعلق کرداریوں کے ہیں۔

شامل کتاب افسانہ "زیور کا ڈپا" ان کا نہایت اہم افسانہ ہے۔ اس میں طبقاتی تضاد کو پیش کیا گیا ہے۔ جس میں ایک طبقے کے پاس بہت سرمایہ ہے جو زندگی کی تمام نعمتیں فراہم کر سکتا ہے اور دوسرا طبقہ وہ ہے جو سک سک کر زندگی کی گاڑی کو دھکیلا ہے اور بالآخر اس کی ایجاد اور کے قدم ڈگ کا جاتے ہیں اور وہ بے ایمانی پر مجبر ہو جاتا ہے۔ پرکاش دسرے طبقے کی نمائندگی کرتا ہے جو ایمانی ایمان دار ہونے کے باوجود بے ایمانی پر مجبر ہو جاتا ہے مگر بیوی کے سمجھانے پر اس کا نیزیر طامث کرتا ہے اور وہ اپنی قلطی کی تلافی کرتا ہے..... چونکہ پریم چند کی اپنی زندگی بھی بیوی مخلکات کا فکار ہی اس لیے یہ تمام کلکش اس کی ذاتی زندگی کی جھلک دکھاتی ہے۔

## زیور کا دبایا

(۱)

بی۔ اے پاس کرنے کے بعد چندر پرکاش کو ایک شوشن کرنے کے سوا کچھ نہ سمجھا۔ اس کی ماں پہلے ہی مر چکی تھی۔ اسی سال والد بھی مل بے اور پرکاش زندگی کے جوشیر میں خواب دیکھا کرتا تھا، وہ مٹی میں مل گئے۔ والد اعلیٰ عہدے پر تھے۔ ان کی وساتط سے چندر پرکاش کو کوئی اچھی جگہ ملنے کی پوری امید تھی مگر وہ سب منصوبے دھرے ہی رہ گئے اور اب گزر اوقات کے لیے صرف تیس روپے ماہوار کی شوشن ہی رہ گئی۔ والد نے کوئی بھی جائیداد نہ چھوڑی، البتہ بھکار بوجھا اور سرپرلا دیتا۔ چندر پرکاش کو تیس روپے کی نوکری کرتے شرم تو آتی تھی لیکن شاکر صاحب نے رہنے کے لیے مکان دے کر ان کے آنسو پوچھ دیے۔ یہ مکان تھا کر صاحب کے مکان سے بالکل ملا ہوا تھا۔ پختہ ہوادار صاف ستمرا اور ضروری سامان سے آ راست۔ ایسا مکان میں روپے ماہوار سے کم میں نہیں سکتا تھا۔ کام صرف دو گھنٹے کا تھا، لہذا تو گ بھگ اُنھی کی عمر کا تھا اگر بڑا کندہ ہے، کام چورا بھی نہیں درجے میں پڑھتا تھا۔ سب سے بڑی بات یہ کہ شاکر اور ٹھکرانے دنوں پرکاش کی بڑی عزت کرتے تھے بلکہ اپنا لڑکا ہی سمجھتے تھے۔ گواہ ملازم نہیں، گھر کا آدمی تھا اور گھر کے ہر ایک معاملے میں اس سے مشورہ لیا جاتا تھا۔

(۲)

شام کا وقت تھا پرکاش نے اپنے شاگرد دیر اندر کو پڑھا کر پہنچنے کے لیے چھڑی اٹھائی تو ٹھکرانے نے کہا ”ابھی نہ جاؤ بیٹا، ذرا میرے ساتھ آؤ، تم سے کچھ کہنا ہے۔“

پرکاش کو علیحدہ لے جا کر ادا بیوی نے کہا ”تمہاری کیا صلاح ہے؟ دیر کا بیاہ کر دوں، ایک بہت اچھے گھر سے پیغام آیا ہے۔“

پرکاش نے ذرا تذبذب سے کہا ”میں اس معاملے میں کیا صلاح دے سکتا ہوں۔ ان کا بیسوال سال تو ہے لیکن یہ سمجھ لیجیے کہ بیاہ کے بعد پڑھنا ہو چکا۔“

”سب تیاریاں تھیں کرنی پڑیں گی یہ سمجھلو۔“

”تو میں کب انکار کرتا ہوں۔“

روٹی کی خیر منانے والے تعلیم یافتہ نوجوانوں میں ایک کمزوری ہوتی ہے جو انھیں تنخ سچائی کے اظہار سے روکتی ہے۔ پرکاش میں بھی کمزوری تھی۔

بات کپی ہو گئی اور شادی کا سامان ہونے لگا۔ شاکر صاحب ان اصحاب میں سے تھے جنہیں اپنے اوپر بھروسائیں ہوتا۔ ان کی نگاہ میں پرکاش کی ڈگری اپنے سامنے سالہ تجربے سے زیادہ تھی۔ شادی کا سارا انتظام پرکاش کے ہاتھ میں تھا۔ وہ بارہ ہزار روپیا خرچ کرنے کا اختیار کچھ تھوڑی عزت کی بات نہ تھی۔ دیکھتے دیکھتے ایک خستہ حال نوجوان ذمہ دار منیگر بن بیٹھا۔ کہیں بزاں سے سلام کرنے آیا ہے۔ کہیں محلے کا بیبا اسے گھیرے ہوئے ہے۔ کہیں کیس اور شامیاں والا خوشامد کر رہا ہے۔ وہ چاہتا تو دوچار سور و پیا آسانی سے اڑا سکتا تھا لیکن وہ اتنا کمینہ نہ تھا۔ پھر اس کے ساتھ کیا دعا کرے جس نے سب کچھ اسی پر چھوڑ دیا ہو مگر جس دن اس نے پانچ ہزار کے زیور خریدے اس کے کلچے پرسانپ لوٹئے گا۔

گھر آ کر چپا سے بولا۔ ”ہم تم یہاں روشنوں کے محتاج اور دنیا میں ایسے آدمی پڑے ہیں جو ہزاروں لاکھوں کا زیور ہوا ذلتے ہیں۔ خاکر صاحب نے آج بھوکے چڑھادے کے لیے پانچ ہزار کے زیر خریدے۔ اسکی انکی چیزیں کدیکہ آنکھیں خندی ہو جائیں۔

چپا حاسدا نہ لجھ میں بولی ”اوھہ نہیں کیا کرتا ہے۔ جنہیں ایشور نے دیا ہے وہ پہنیں۔ یہاں تو رورو کر منے کے لیے پیدا ہوئے ہیں۔“

چدر پر کاش ”بھی لوگ مزے اڑاتے ہیں۔ نہ کمانا نہ دھانا، باپ دادا چھوڑ گئے ہیں، مزے سے کھاتے اور جین کرتے ہیں۔

چپا: ”آپنا مقدر ہے۔ تمہارے باپ دادا چھوڑ گئے ہوتے تو تم بھی مزے اڑاتے۔ یہاں تو روزمرہ کا خرچ چلانا مشکل ہے۔ کہنے کپڑے کو کون روئے؟“

یہ کہتے کہتے اس کی آنکھیں بھر آئیں۔ پر کاش نے تسلی دی۔

”یہ مصیبت کے دن ہمیشہ نہ ہیں گے۔ زندہ رہا تو ایک دن تم سر سے پاؤں تک زیور سے لدی ہو گی۔“

چپا سکرا کر بولی۔ ”چلو ایسی من کی مخلوقی میں نہیں کھاتی۔ گزر ہوتی جائے بھی بہت ہے۔“

پر کاش نے چپا کی بات سن کر شرم اور غم سے سر جھکایا۔ چپا سے اتنا کامال موجود گھٹتی ہے۔

(۳)

رات کو دونوں کھانا کھا کر سوئے تو پر کاش نے پھر زیوروں کا ذکر چھیڑا۔ زیور اس کی آنکھوں میں بے ہوئے تھے۔ ”اس شہر میں ایسے بڑھیا زیور بنتے ہیں، مجھے اس کی امید نہ تھی۔“

چپا نے کہا ”کوئی اور بات کرو۔ زیوروں کی بات سن کر دل جاتا ہے۔“

”وسلی چیزیں تم پہن تو رانی معلوم ہونے لگو۔ خاکر صاحب بھی مطلب کے یار ہیں۔ یہ نہ ہوا کہ کہتے اس میں سے کوئی چیز چپا کے لیے بھی لیتے جاؤ۔“

”تم بھی کیسی بچوں کی اسی باتیں کرتے ہو۔“

”اس میں بچپن کی کیا بات ہے؟ کوئی فراغ دل آدمی بھی اتنی کنجوی نہ کرتا۔“

”میں نے ایسا سچی کوئی نہیں دیکھا۔ جو اپنی بہو کے زیور کی غیر کوئی بخش دے۔“

رات کے بارہ نجع گئے ہیں۔ پھر بھی پر کاش کو نیند نہیں آئی۔ بار بار وہی چکیلے زیور آنکھوں کے سامنے آ جاتے ہیں۔ کچھ بادل گمر آئے ہیں اور بار بار بکھلی چمک اٹھتی ہے۔

لیکا یک پر کاش چار پائی سے اٹھ کھرا ہوا۔ آہ چپا کے نازک جسم پر ایک گھننا بھی نہیں، پھر بھی وہ کتنی شاکر ہے۔ اسے چپا پر رحم آگیا۔

وہ دبے پاؤں کرے سے باہر چھٹ پ آیا۔ خاکر صاحب کی چھٹ اس کی چھٹ سے طلبی ہوئی تھی۔ چھٹ میں ایک فٹ اونچی دیوار تھی۔ وہ دیوار پر چڑھ کر خاکر صاحب کی چھٹ پ آہستہ سے اتر گیا۔ گمراہی میں بالکل سنا تھا۔

اس نے سوچا کہ پہلے زینے سے اتر کر کرے میں چلوں، اگر وہ جاگ گئے تو زور سے بُس دوں گا اور کہوں گا، "کیا چکار دیا۔" کہ دوں گا۔ "میری چھٹ سے کوئی آدمی ادھر آتا کھائی دیا، اس لیے میں اس کے چیچے چیچے آیا کہ دیکھوں یہ کیا کرتا ہے۔" کسی کو مجھ پر تک نہیں ہو گا۔ اگر صندوق کی کنجی مل گئی تو پہ بارہ ہیں۔ سب تو کروں پر شہر کریں گے۔ میں بھی کہوں گا: "صاحب تو کروں کی حرکت ہے۔ ان کے سوا اور کون لے جا سکتا ہے؟" میں صاف کل جاؤں گا۔ شادی کے بعد پھر دوسرا گھر لے لوں گا۔ پھر آہستہ آہستہ ایک ایک زیور چپا کو دوں گا جس سے کوئی تک نہ گزرتے۔"

پھر بھی وہ جب زینے سے اتر نے لگا تو اس کا دل دھڑک رہا تھا۔

(۲)

دھوپ کل آئی تھی۔ پر کاش ابھی سورہاتا کہ چپانے اے جگا کر کہا "بڑا غصب ہو گیا۔ رات کھا کر صاحب کے گھر میں چوری ہو گئی۔ چور زیوروں کا ڈیتا اٹھا کر لے گئے۔"

پر کاش نے پڑے پڑے پوچھا۔ "کسی نے پکڑا چور کو؟"

"کسی کو خبر بھی نہیں۔ وہی ڈیتا لے گئے جس میں شادی کے زیور کے تھے۔ نہ جانے کیسے چابی اڑالی اور کیسے انھیں معلوم ہوا کہ اس صندوق میں ڈیتا رکھا ہے۔"

"تو کروں کی کارہتانی ہو گئی باہر کے آدمی کا یہ کام نہیں ہے۔"

"تو کروں کے تینوں پرانے ہیں۔"

"نیت بدلتے کیا دیر گئی ہے؟ آج موقع دیکھا اڑا لے گئے۔"

"تم جا کر ان کو تسلی دو۔ ملکرائن بھی اسی رو رہی ہیں۔۔۔ تمہارا نام لے کر کہتی تھیں کہ بیجاڑہ مہینوں ان زیوروں کے لیے دوڑا۔ ایک ایک جزاپنے سامنے ہوئی اور چور موٹی کاٹنے نے اس کی ساری محنت پر پانی پھیردیا۔"

پر کاش چھٹ پف اٹھا اور مگر ایسا جا کر ملکرائن سے بولا۔ "یہ تو بڑا غصب ہوا ماتا جی! مجھے تو بھی ابھی چھپا نے تلایا۔"

ٹھاکر صاحب سر پر ہاتھ رکھ کے ہوئے بیٹھے تھے۔ بولے: "کہیں سیندھ نہیں، کوئی تالانگیں ٹوٹا، کسی دروازے کی چوڑی نہیں اتری۔ سمجھ میں نہیں آتا کہ چور آیا کہ دھرے؟"

ملکرائن نے روکر کہا۔ "میں تو لٹک گئی بھیا ایاہ سر پر ہے۔ کیا ہو گا؟"

پر کاش نے ٹھاکر صاحب کے کان میں کپا "مجھے تو کسی توکر کی شرارت معلوم ہوتی ہے۔"

ملکرائن نے مخالفت کی "ارے نہیں بھیا! تو کروں میں ایسا کوئی نہیں۔ دس دس ہزار روپے یوں ہی اوپر رکھ رہے ہیں۔ کبھی ایک پائی کا نقصان نہیں ہوا۔"

ٹھاکر صاحب نے ناک سیکر کہا "تم کیا جانو آدمی کا دل کتنی جلدی بدل جایا کرتا ہے۔ جس نے اب تک چوری نہیں کی اور چوری نہ کرے گا، یہ کوئی نہیں کر سکتا۔ میں پولیس میں رپورٹ کروں گا اور ایک ایک توکر کی تلاشی کروں گا۔ کہیں مال اڑا دیا ہو گا۔ جب پولیس کے

جوتے پریں گے تو آپ اقبال جرم کریں گے۔"

پرکاش نے پولیس کا گھر میں آنا خطرناک سمجھا۔ کہیں ان کے گمراہی علاشی لیں کے قسم ہی ہو جائے گا۔ بولے "پولیس میں رپورٹ کرنا اور تحقیقات کرانا بالکل بے فائدہ ہے۔"

ٹھاکر صاحب نے منہ بنا کر کہا "تم بھی بچوں کی سی بات کر رہے ہو پرکاش بابو۔ بھلا چوری کرنے والا خود بخود اقبال کرے گا۔ ہاں پولیس میں رپورٹ کرنا مجھے بھی فضول معلوم ہوتا ہے۔"

پرکاش: لیکن میں تو بیٹھنے والا نہیں۔ میں انھی نذروں کے سامنے چور کا نام لکھاؤں گا۔"

ٹھکران: "زکروں پر بھی پورا یقین ہے۔ کسی کا نام بھی نکل آئے تو بھی بھی یہی خیال رہے گا کہ کسی باہر کے آدمی کا کیا ہے۔ چاہے جدھر سے آیا ہو، پر چور آیا باہر سے۔ تمہارے کوئی خیال سے بھی تو آ سکتا ہے۔"

ٹھاکر: "ہاں ذرا اپنے کوٹھے پر دیکھو۔ شاید کچھ نشان ہوں۔ کل دروازہ تو کھلا ہو انہیں رہ گیا؟"

پرکاش کا دل دھڑکنے لگا۔ بولا "میں تو دس بجے دروازہ بند کر لیتا ہوں، کوئی پہلے ہی موقع پا کر کوئی خیال سے پر چلا گیا ہو اور وہاں چھپا بیٹھا رہا ہو تو دوسرا بات ہے۔"

تینوں آدمی چھت پر گئے تو پیچ کی منڈپ پر کسی کے پاؤں کے نشان دکھائی دیے۔ پرکاش کی چھت پر جا کر منڈپ کی دوسری طرف دیکھا تو ویسے ہی نشان وہاں بھی دکھائی دیے۔ ٹھاکر صاحب سر جھکائے کھڑے تھے۔ لحاظ کے مارے کچھ نہ کر سکتے تھے۔

پرکاش نے ان کے دل کی بات کھوں دی۔ "اب تو کوئی بیک ہی نہیں رہا۔"

ٹھاکر صاحب نے کہا۔ "ہاں میں بھی بھی سمجھتا ہوں لیکن اتنا پاٹگ جانے سے کیا؟ مال تو جانا تھا وہ گیا۔ اب چلو آرام سے بیٹھو۔ آج روپے کی کوئی تجویز کرنی ہوگی۔"

پرکاش: "میں آج ہی یہ گھر چھوڑ دوں گا۔"

ٹھاکر: "کیوں اس میں تمہارا کوئی قصور نہیں۔"

پرکاش: "آپ کہیں لیکن میں سمجھتا ہوں میرے سر پر بہت بڑی جواب دی آگئی۔ میرا دروازہ تو دس بجے تک کھلا رہتا ہے۔ چور نے راستہ دیکھ لیا ہے۔ ممکن ہے دوچار دن میں پھر آگئے۔ میں تو سمجھتا ہوں چوری کی ساری افساداری میرے سر پر ہے۔"

پرکاش چلا گیا تو ٹھاکر کی عورت نے کہا "بدالاً تھا آدمی ہے۔ چور ادھر سے آیا۔ کہی بات اسے کھا گئی۔ کہیں یہ چور کو پکڑ پائے تو کپاہی کھا جائے۔"

(۵)

پرکاش نے اسی دن وہ گھر چھوڑ دیا۔ اس گھر میں رہنے سے خدشہ تھا لیکن جب تک شادی کی دعوم دھام رہی، اکتوبر تا مارچ دن یعنی رنجے تھے۔ پیش بندی کے لیے چپا سے کہا "ایک سینٹھ کے ہاں ۵۰ روپے ماہوار کا کام مل گیا ہے۔ مگر وہ روپے میں ان ہی کے پاس جمع کرتا جاؤں گا۔ وہ آدمی صرف زیوروں میں خرچ ہوگی۔"

خادندگی محبت کا یہ بیوتو پا کر اسے اپنی قسمت پر نماز ہوا۔

اب تک پرکاش اور چپا میں کوئی راز نہ تھا۔ پرکاش کے پاس جو کچھ قضا وہ چپا کا تھا۔ چپا ہی کے پاس اس کے ٹرک، صندوق اور الماری کی چاپیاں رہتی تھیں مگر اب پرکاش کا ایک صندوق ہمیشہ بند رہتا۔ اس کی چاپی کہاں ہے؟ اس کا چپا کو پہنچنیں۔ وہ پوچھتی ہے اس صندوق میں کیا ہے تو وہ کہ دیتے ہیں ”کچھ نہیں پرانی کتابیں ماری پھر تھیں، اٹھا کر صندوق میں بند کر دی ہیں۔“ چپا کو تک کی منباش نہ تھی۔

ایک دن چپا انھیں پان دینے لگی تو دیکھا وہ اس صندوق کو کھولے کچھ دیکھ رہے ہیں۔ اسے دیکھتے ہی ان کا چہرہ فق پڑ گیا۔ شے کا انکھوا سائل کلا، مگر پانی نہ پا کر سوکھ گیا۔

لیکن پانچ ہزار کی پونچی کو اس طرح چھوڑ دیتا کہ اس کا دھیان ہی نہ آئے پرکاش کے لیے ناممکن تھا۔ وہ کہیں باہر سے آتا تو ایک بار صندوق کو ضرور کھوتا۔

ایک دن پڑوس میں چوری ہو گئی۔ اس دن سے پرکاش کمرے ہی میں سونے لگا۔ جوں کا مہینہ تھا اگری کے مارے دم گھٹتا۔ چپانے کی بار باہر سونے کے لیے کہا مگر پرکاش نہ مانتا۔ اکیلا اگر کیسے چھوڑے؟

ایک دن چپانے کرے میں جھاڑو لگائی تو صندوق کو کھکا کر ایک طرف رکھ دیا۔ پرکاش نے صندوق کی جگہ بدی ہوئی دیکھی تو بولا ”صندوق تم نے ہٹایا تھا؟“

یہ پوچھنے کی بات نہ تھی، جھاڑو لگاتے وقت اکثر چیزیں اور ادھر کھکا دی جاتی ہیں۔  
بولی: ”میں کیوں ہٹانے لگی۔“

”پھر کس نے ہٹایا۔“

”مگر میں تم رہتی ہو۔“

”اچھا اگر میں نے ہی ہٹایا تو اس میں پوچھنے کی کیا بات ہے۔“

”کچھ نہیں یوں ہی پوچھتا۔“

مگر جب تک صندوق کو کھول کر تمام چیزیں نہ دیکھ لیں، پرکاش کو چین کہاں۔ چپا جیسے ہی کھانا پکانے لگی وہ صندوق کھول کر دیکھنے لگا۔ آج چپانے کوڑیاں بنائی تھیں۔ اس نے تھوڑی سی کوڑیاں طشتري میں رکھیں اور پرکاش کو دینے لگی۔ پرکاش نے اسے دیکھتے ہی صندوق دھماکے سے بند کر دیا اور تالا گا کر بہلانے کے لیے بولا:

”ٹشتري میں کیا لائیں؟ آج نہ جانے کیوں مطلق بھوک نہیں گی۔ پیٹ میں گرانی معلوم ہوتی ہے۔ اچھا کوڑیاں ہیں؟“

آج چپا کے دل میں شے کا داد اگھا جیسے ہرا ہو کر لہلا اٹھا۔ صندوق میں کیا ہے نہ دیکھنے کے لیے اس کا دل بے قرار ہو گیا۔ پرکاش اس کی چاپی چپا کر رکھتا تھا۔ چپا کو وہ چاپی کسی طرح نہ لٹی۔ ایک دن ایک پھیری والا بساٹی پرانی چاپیاں بیٹھنے آ لگا۔ چپانے اس تالے کی چاپی خریدی اور صندوق کو کھول ڈالا۔ ”ارے یہ تو زیور ہیں۔“ معواس کے دل میں خیال گز رائی یہ زور دھا کر صاحب کے تو نہیں؟ ”چیزیں وہی تھیں جن کا ذکر وہ کرتے رہتے تھے۔ اسے اب کوئی تک نہ رہا۔ لیکن شرم و ندامت سے اس کا سر جک گیا۔ اس نے یہ دم صندوق بند کر دیا اور

پلٹک پر لیٹ کر سوچنے لگی۔ ”ان کی اتنی ہمت پڑی کیسے؟ یہ کہیں خواہش ان کے من میں آئی کیسے؟ میں نے تو کبھی زیوروں کے لیے انھیں  
محک نہیں کیا۔ ان کا ضمیر اتنا کمزور کیوں ہو گیا؟“

(۲)

اس دن سے چمپا کچھ اداں رہنے لگی۔ پر کاش سے اسے وہ محبت نہ رہی نہ وہ عزت کا جذبہ۔ بات بات پر گھر کار ہو جاتی۔ تب دلوں  
ایک دوسرے سے دل کی باتیں کرتے تھے، مستقبل کے منصوبے باندھتے تھے، آپس میں ہمدردی تھی گمراہ دلوں میں کئی کئی دن تک آپس  
میں ایک بات بھی نہ ہوتی۔

کئی مہینے گزر گئے۔ شہر کے ایک بینک میں اسٹنڈ مینیجر کی جگہ خالی ہوئی۔ پر کاش نے اکونھٹ کا امتحان پاس کیا ہوا تھا لیکن شرط یعنی  
کہ دس ہزار روپے کی حفاظت داخل کی جائے۔ اتنی بڑی رقم کہاں سے آئے؟  
پر کاش ترپ ترپ کر رہا جاتا۔

ایک دن ٹھاکر صاحب سے اس معاملہ پر بات چل پڑی۔ ٹھاکر صاحب نے کہا: ”تم کیوں نہیں درخواست بھیجے؟“  
پر کاش نے سر جھکا لیا۔ ”دس ہزار کی نقد حفاظت مانگتے ہیں۔ میرے پاس روپے کہاں رکھے ہیں؟“  
”اچی درخواست تو وہ اگر سب امور طے ہو جائیں تو حفاظت بھی دے دی جائے گی۔ اس کا فکر نہ کرو۔“  
پر کاش نے جیران ہو کر کہا۔ ”آپ نقد حفاظت داخل کر دیں گے؟“  
”ہاں ہاں کیون سی بڑی بات ہے؟“

پر کاش گھر کی طرف چلا تو اداں تھا۔ اس کو یہ نوکری ضرور ملے گی مگر پھر بھی وہ خوش نہیں ہے۔ ٹھاکر صاحب کی صاف ولی اور ان کے  
اس پر اتنے زبردست اعتماد سے اسے ولی صدمہ ہو رہا ہے۔ ان کی شرافت اس کے کمینے پن کو روندے ڈالتی ہے۔  
اس نے گھر آ کر چمپا کو خوش خبری سنائی۔ چمپا نے سن کر منہ پھیر لیا۔ پھر ایک منٹ بعد یوں:

”ٹھاکر صاحب سے تم نے کیوں حفاظت دلوائی؟ جگہ نہ ملتی نہ کہی روئیاں تو مل ہی جاتی ہیں۔ روپے پیسے کا معاملہ ہے۔ کہیں بھول چوک  
ہو جائے تو تمہارے ساتھ ان کے پیسے بھی جائیں۔“  
”یہم کیسے سمجھتی ہو کہ بھول چوک ہو گی؟ کیا میں ایسا انازوں ہوں۔“  
چمپا نے کہا۔ ”آدمی کی نیت ہمیشہ ایک ہی نہیں رہتی۔“

پر کاش ستائے میں آگیا۔ اس نے چمپا کو جھبٹی ہوئی نظروں سے دیکھا مگر چمپا نے منہ پھیر لیا تھا۔ وہ اس کے اندر وہنی خیال کا اندازہ  
نہ لگا سکا مگر اسکی خوش خبری سن کر بھی چمپا کا اداں رہنا اسے کھلنے لگا۔ اس کے دل میں سوال پیدا ہوا۔ اس کے الفاظ میں کہیں طفرہ تو نہیں چمپا  
ہے؟ چمپا نے صندوق کھول کر کہیں دیکھ تو نہیں لیا؟

کھانے کے وقت پر کاش نے چمپا سے پوچھا ”تم نے کیا سوچ کر کہا کہ آدمی کی نیت تو ہمیشہ ایک ہی نہیں رہتی؟“ مجسے اس کی زندگی  
اور موت کا سوال ہو۔

چپا نے آزردہ ہو کر کہا "کچھ نہیں میں نے دنیا کی بات کی تھی۔"

پکاش کو تلی نہ ہوئی۔ اس نے پوچھا۔

"کیا جتنے آدمی بینک میں ملازم ہیں ان کی نیت بدلتی رہتی ہے؟"

چپا نے گاچھڑا چاہا "تم تو زبان پکڑتے ہو۔ خاکر صاحب کے ہاں شادی ہی میں تم اپنی نیت ٹھیک نہ رکھ سکے، سود و سور و پے کی چیز  
گمر میں رکھیں یا۔"

پکاش کے دل سے بوجھ سا اتر گیا، مسکرا کر بولا۔ "آج ہمارا اشارہ اس طرف تھا لیکن میں نے کمیش کے سوا ان کی ایک پائی بھی نہیں  
چھوئی اور کمیش لینا تو کوئی پاپ نہیں۔ بڑے بڑے بخاکم کھلے خزانے کمیش لیا کرتے ہیں۔"

چپا نے نفرت کے لبھ میں کہا "جو آدمی اپنے اوپر اتنا لیفین رکھے اس کی آنکھ بچا کر ایک پائی لینا بھی گناہ بھجتی ہوں۔ تھاری شرافت  
توجب جاتی تم کمیش کے روپے لے جا کر ان کے حوالے کر دیتے۔ ان جھنے ہمیں میں انھوں نے تھمارے ساتھ کیا کیا سلوک کیے۔ کچھ یاد  
ہے؟ مکان تم نے خود چھوڑا لیکن وہ ۲۰ روپے ماہوار دیے جاتے ہیں۔ علاقے سے کوئی سوغات آتی ہے، تھمارے لیے ضرور بھیجتے ہیں۔  
تھمارے پاس گھری نہ تھی۔ اپنی گھری تھیں وے دی۔ تھماری کہارن جب ناغہ کرتی ہے، خربپاٹے ہی اپنا نوکر بھیج دیتے ہیں۔ میری بیماری  
میں ڈاکٹر کی فیں انھوں نے ادا کی اور دن میں دو دو دفعہ پوچھنے آیا کرتے تھے۔ تھماری خفات کے لیے نقد وہ ہزار روپے نکال کر دے  
دیے۔ اسے تم چھوئی سی بات سمجھتے ہو؟ آج تم سے کوئی غلطی ہو جائے تو ان کے روپے تو ضبط ہو جائیں۔"

پکاش کھانا کھا کر لینا تو اس کا خیر اسے ملامت کر رہا تھا۔ دکھتے ہوئے پھوڑے میں کتنا مواد بھرا ہے یا اس وقت معلوم ہوتا ہے جب  
نشتر لگا جاتا ہے۔ دل کی سیاہی اس وقت معلوم ہوتی ہے جب کوئی اسے ہمارے سامنے کھول کر رکھ دیتا ہے۔ کوئی سوچل یا پلٹیکل کارٹوں  
دیکھ کر کیوں ہمارے دل پر چوت لگتی ہے۔ اس لیے کہ وہ تصویر ہماری حیوانیت کو کھول کر ہمارے سامنے رکھ دیتی ہے۔ وہ جو دل کے اتحاد  
سمدر میں بکھرا ہوا پڑا تھا، اکٹھا ہو کر نکلنے والے کوڑے کی طرح اپنی جامت سے ہمیں متوضش کر دیتا ہے۔ تب ہمارے منہ سے نکل پڑتا ہے  
افسوں! چپا کے ان ملامت آمیز الفاظ نے پکاش کی انسانیت کو بیدار کر دیا۔

(۷)

کئی روز گزر گئے۔ پکاش کو بینک میں ملازمت مل گئی۔ اس تقریب میں اس کے ہاں مہماںوں کی دعوت ہے۔ خاکر صاحب، ان کی  
امہم دیوار اور اس کی خلی دھن بھی آئے ہوئے ہیں۔ باہر یا دروست گاہجار ہے ہیں۔ کھانا کھانے کے بعد خاکر صاحب چلنے کو تیار ہوئے۔

پکاش نے کہا "آج آپ کو یہاں رہنا ہو گا دادا! میں اس وقت نہ جانے دوں گا۔"

چپا کو اس کی یہ ضد بڑی معلوم ہوئی۔ چار پانیاں نہیں ہیں، پچھوئے نہیں ہیں اور نہ کافی جگہ ہی ہے، رات بھر ان کو تکلیف دینے اور خود  
تکلیف اٹھانے کی کوئی ضرورت اس کی سمجھ میں نہ آئی لیکن پکاش برا بر ضد کرتا رہا۔ یہاں تک کہ خاکر صاحب راضی ہو گئے۔

بارہ بجے تھے خاکر صاحب اوپر سو رہے تھے اور پکاش برا بر آمدے میں۔ تین عورتیں اندر کرے میں تھیں۔ پکاش جاگ رہا تھا۔  
دیرہ کے سرہانے چاپیوں کا کچھا پڑا تھا۔ پکاش نے کچھا اٹھایا۔ پھر کرہ کھول کر صندوق میں سے زیورات کا ڈبٹا لکالا اور خاکر صاحب کے  
گمر کی طرف چلا۔ کی ماه میشتر وہ اسی طرح لرزتے ہوئے دل کے ساتھ خاکر صاحب کے مکان میں گما تھا۔ اس کے پاؤں تب بھی اسی

طرح تم تھرار ہے تھے لیکن شب کا ناچھپتے کا ذرخ، آج کا ناٹھنے کا۔ جب بخار کا چڑھاؤ تھا، حرارت، اضطراب اور غلش سے پہلے اب بخار کا اثار تھا، سکون، فرحت اور امنگ سے بھرا ہوا۔ تب قدم پیچھے ہٹا تھا۔ آج آگے گئے بڑھ رہا تھا۔

ٹھاکر صاحب کے گھر پہنچ کر اس نے آہستہ سے دیر اندر کا کمرہ کوولا اور اندر جا کر ٹھاکر صاحب کے پلٹ کے پینچے نیچے ڈیپار کھدیا۔ پھر فوراً بہر آ کر آہستہ سے دروازہ بند کیا اور گھر لوٹ آیا۔ زیوروں کو اپنے گھر لے جاتے ہوئے اس کی جان سوکھی ہوئی تھی، گویا کہ کسی گھر اسی میں گراجا جا رہا ہو۔ آج ڈیپے کو لوٹا کر اسے ایسا معلوم ہو رہا تھا جیسے وہ ایر و ڈین پر بیٹھا ہوا نضا میں اڑا جا رہا ہے۔ اور پا اور اوپر۔

وہ گھر پہنچا تو دیر و سویا ہوا تھا۔ چاہیوں کا گھماس کے سرہانے رکھ دیا۔

(۸)

ٹھاکر صاحب صح تشریف لے گئے۔

پر کاش رات کو پڑھانے جایا کرتا تھا آج وہ بے صبر ہو کر تیرے پہر ہی جا پہنچا۔ دیکھنا چاہتا تھا، وہاں آج کیا مغل کھلتا ہے۔ دیر اندر نے اسے دیکھتے ہی خوش ہو کر کہا ”بابو جی! کل آپ کے ہاں کی دعوت بڑی مبارک تھی، جوز بیوہ پوری ہو گئے تھے، سب مل گئے۔“

ٹھاکر صاحب بھی آگئے اور بولے ”بڑی مبارک دعوت تھی تھماری، پورے کا پورا ڈیپا مل گیا۔ ایک چیز بھی نہیں گئی، جیسے امانت رکھنے کے لیے ہی لے گیا ہو۔“

پر کاش کو ان باتوں پر یقین کیسے آئے؟ جب تک وہ اپنی آنکھوں سے نہ دیکھے لے۔ کہیں ایسا بھی ہو سکتا ہے کہ چوری کیا ہوا مال مجھے ماں بعد مل جائے اور جوں کا توں۔

ڈیپا کھول کر اس نے بڑی سنجیدگی سے دیکھا ”تجب کی بات ہے میری عقل تو کام نہیں کرتی۔“

ٹھاکر: ”کسی کی عقل کچھ کام نہیں کرتی بھائی! تمہاری ہی کیوں دیر دکی ماں تو کہتی ہے کوئی غیری مجرہ ہے۔ آج سے مجھے بھی مجرمات پر یقین ہو گیا ہے۔“

ٹھاکر: ”آج اسی خوشی میں ہمارے ہاں دعوت ہو گی۔“

گھر لوٹ کر پر کاش نے چپا کو یہ خبر سنائی تو وہ دوڑ کر اس کے گلے سے چھٹ گئی اور نہ جانے کیوں رو نے گئی، جیسے اس کا پھرزا ہوا خاوند بہت مدت کے بعد گھر آ گیا ہو۔

پر کاش نے کہا ”آج ان کے ہاں ہماری دعوت ہے۔“

”میں ایک ہزار بھوکوں کو کھانا کھلاوں گی۔“

”تم لا سیکڑوں کا خرچ جتلار ہی ہو۔“

”مجھے تو اتنی خوشی ہوئی ہے کہ لاکھوں خرچ کرنے سے بھی ارمان پورا نہ ہو گا۔“

پر کاش کی آنکھوں میں بھی آنسو آ گئے۔

(زادِ راہ)

## مشق

- 1 مندرجہ ذیل سوالات کے فخر جواب دیں:
- پرکاش کو شیش کیوں کرنی پڑی؟
  - دیوبابو کی شادی کے سلسلے میں پرکاش نے کیا مشورہ دیا؟
  - پرکاش نے زیور کا ڈباؤ کس جذبے کے تحت چوری کیا؟
  - زیور کے ڈبے کو اپنے گھر میں دیکھ کر چپا کے کیا حساسات تھے؟
  - ”زیور کا ڈبा“ سے کیا نتیجہ اخذ ہوتا ہے؟
- 2 مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات میں سے درست جواب کے گرد اڑاکنے میں:
- ”زیور کا ڈبा“ کا مصنف کون ہے؟
- ل۔ غلام عباس      ب۔ ممتاز منتی  
ج۔ پریم چند      د۔ اخفاق احمد
- ”زیور کا ڈبा“ کا ہم تین کردار کون ہے؟
  - پرکاش      ب۔ چپا  
ج۔ دیاندر      د۔ شاکر
  - پرکاش نے زیور کا ڈباؤ کیوں واپس کیا؟
  - بیوی کے کہنے پر      ب۔ خاکر کے کہنے پر  
ج۔ دیاندر کی خاطر      د۔ اپنے خیر کی آواز پر
- 3 مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں:
- خاکر صاحب نے رہنے کے لیے مکان دے کر ان کے آنسو پوچھ دیے۔
  - جنہیں ایشور نے دیا ہے وہ پہنیں۔ یہاں تو روکر مرنے کے لئے پیدا ہوئے ہیں۔
  - شے کا آجھوا سالکا گمراہی نہ پا کرسکدے گیا۔
  - دل کی سیاہی اس وقت معلوم ہوتی ہے جب کوئی اُسے ہمارے سامنے کھول کر رکھ دیتا ہے۔
  - اپنا اپنا مقدر ہے ایشور کا یہاں صورا۔
- 4 ”زیور کا ڈبा“ میں ہندی کے کچھ ایسے الفاظ ہیں جو عام طور پر اردو میں استعمال نہیں ہوتے۔ مثلاً گہنے اور موٹھی کا نادغیرہ۔ آپ ایسے ہی چند اور الفاظ طالش کر کے ان کے معنی لکھیں۔
- 5 فخر افسانے کی پڑھوئی ہوتی ہے کہ وہ انسانی زندگی کے کسی ایک پہلو کی مکمل عکاسی کرتا ہے۔ پریم چند کے اس افسانے کا اسی نقطہ نظر سے فخر جائزہ ہیں۔
- ”زیور کا ڈبा“ میں پرکاش، چپا اور خاکر صاحب کے کردار اہم ہیں۔ ان میں سے اپنے پسندیدہ کردار کا مختصر اجازہ لیں۔
  - ”زیور کا ڈبा“ کا موضوع پرکاش اور چپا کی مثالی محبت ہے یا زیور کا ڈباؤ؟ مختصر اجازہ لیں۔
  - ”زیور کا ڈباؤ“ کا خلاصہ اپنے لفظوں میں لکھیں۔

## غلام عباس

سالِ ولادت: ۱۹۰۹ء

سالِ وفات: ۱۹۸۲ء

غلام عباس امر ترسیں پیدا ہوئے۔ انہوں نے لاہور میں تعلیمی سلسلہ کمل کیا اور انٹر اور علوم شرقیہ کے امتحانات پاس کیے۔ انہوں نے پدرہ سال کی عمر میں یعنی ۱۹۲۵ء سے ادبی زندگی کا آغاز کیا۔ ان کا پہلا افسانہ "ملن" ہے جو "کاروان" کے سالانہ میں شائع ہوا۔ افسانوں کے ترتیب کرتے رہے۔ ان کا سب سے پہلا طبع زاد افسانہ "مجسمہ" تھا جو "کاروان" کے سالانہ میں شائع ہوا۔

۱۹۲۸ء تا ۱۹۳۷ء امداد امیاز علی تاج کے پھوٹو کے رسائلے "پھول" اور خاتمن کے رسائلے "تہذیب نسوان" کے مدیر ہے۔ ۱۹۳۸ء میں آل اٹھیاری یونیورسٹی سے فلک ہو گئے اور اس کے ہندی اور اردو رسالوں "آواز" اور "سارنگ" کے مدیر بھی رہے۔

قیام پاکستان کے بعد وہ پاکستان آگئے۔ ۱۹۳۸ء میں پنجاب ایڈواائزری بورڈ نے ان کی ادبی خدمات کے اعتراف کے طور پر انھیں نقد انعام سے نواز۔ حکومت کی جانب سے انھیں "ستارہ امتیاز" کا اعزاز بھی دیا گیا۔

غلام عباس کی اہم تصانیف میں "گوندی والا ٹکری" (تالوں)، "دھنک" (تالوں)، "آنندی"، "کن رس"، "جاڑے کی چاندنی"، "المگرا کے افسانے" اور "جزیرہ غن و ران" (فرانسیسی افسانوں سے مأخوذه) شامل ہیں۔

اُردو افسانہ نگاری میں غلام عباس کا مقام اہم اور منفرد ہے۔ ترقی پسند تحریریک سے وابستہ ہونے کے باوجود ان کے افسانوں میں ترقی پسندانہ رجحانات ملتے ہیں۔ انہوں نے زندگی کی صداقت اور فن کی لطافت کو سمجھا کر کے نہ صرف اُردو افسانے کی روایت کو زندہ رکھا بلکہ اس میں اپنی شخصیت کا رنگ بھر کر اسے ترقی کی زادہ پر گامزن بھی کیا۔

غلام عباس اپنے کرواروں کی طرف خصوصی توجہ دیتے ہیں۔ وہ انھیں مثالی بنا کر ان کی شخصیت پر خود شرکی چھاپ لگانے کے قائل نہیں بلکہ جو کوئی بھارے معاشرے میں ایک عام انسان کے ساتھ ہو گزرتا ہے وہ سب کو ہمان کے کرواروں کے ساتھ ہوتا ہے۔ ان کے یہاں اجنبیاندی یا مثالیت کے بجائے فطرت انسانی کی عکاسی ملتی ہے۔ بقول ن۔م۔ راشد "غلام عباس ایک پُرانا اور پُرانا ہنگامہ میں زندگی کے فن کا رہ ہے۔ ان کے فن میں زندگی کے رنگارنگ مسائل کا احساس ملتا ہے۔"

غلام عباس موضوع کی تلاش بڑی باریک بینی سے کرتے ہیں۔ وہ اس وقت تک کسی موضوع کو احاطہ تحریر میں نہیں لاتے جب تک کہ وہ فکر اور جذبہ کی بھٹی میں تپ کر کردن نہ بن جائے۔ وہ اپنے وسیع مشاہدے کی بددالت اپنی تحریروں کو خوب نکھارتے ہیں۔

"افسانہ" کتبہ، بھی ان کے وسیع مشاہدے اور باریک بینی کی مثال ہے۔ وہ ایک سینگ تراش کی دکان پر ایک سینگ مرمر کا گلزار جس پر کسی ایک شخص کا نام نہ ہے دیکھتے ہیں۔ اس کو دیکھ کر یہ اندازہ نہیں ہوتا کہ اسے دکان مکان یا دفتر کے دروازے پر کہاں لگایا جائے۔ پھر وہ سوچتے ہیں کہ اگر ایک غریب شخص کے دن پھر جائیں اور وہ اپنا مکان بنائے تو وہ اس کتبے کو مکان کے دروازے پر لگائے گا۔ انھی تصورات کے نتیجے میں وہ یہ افسانہ لکھتے ہیں جس کے اختتام پر مکان نصیب نہ ہونے کے باعث یہ کہتاں کی قبر پر لگ جاتا ہے۔

غلام عباس کے انتقال کے ساتھ ہی اُردو افسانہ نگاری کا ایک عہد ٹھم ہو گیا۔ بقول شوکت صدیقی "غلام عباس کے ساتھ ہی اُردو افسانے کا ایک عہد ٹھم ہو گیا۔ وہ عہد جو پہم چند سے شروع ہوا اور غلام عباس پر اختتام پذیر ہوا وہ اس بزم کے آخری چدائی تھے۔"

کتبہ

شہر سے کوئی ڈیڑھ دو میل کے فاصلے پر نظماً باغوں اور پھلواریوں میں گھری ہوئی، قریب تریب ایک ہی وضع کی بنی ہوئی عمارتوں کا ایک سلسلہ ہے جو دور تک پھیلتا چلا گیا ہے۔ ان عمارتوں میں کئی چھوٹے بڑے دفتر ہیں جن میں کم و بیش چار ہزار آدمی کام کرتے ہیں۔ دن کے وقت اس علاقے کی چھال چھال اور رگہاں گہی عموماً کروں کی چار دلیواریوں ہی میں محدود رہتی ہے مگر صحیح کوساڑ ہے دس بجے سے پہلے اور سہ پہر کوساڑ ہے چار بجے کے بعد وہ سیدھی اور چوڑی چکلی سڑک جو شہر کے بڑے دروازے سے اس علاقے تک جاتی ہے ایک ایسے دریا کا روپ دھار لیتی ہے جو پہاڑوں پر سے آپا ہوا اور اینے ساتھ بہت سا سخن و خاشک بہلا پا ہو۔

گرمی کا زمانہ سے پہلے کا وقت سڑکوں پر درختوں کے سامنے لبے ہونا شروع ہو گئے تھے مگر ابھی تک زمین کی پوشش کا یہ حال تھا کہ جو توں کے اندر تکوں جعلے جاتے تھے۔ ابھی ایک چھپر کا ڈگاڑی گزیری تھی۔ سڑک پر جہاں پانی پڑا تھا، انحرافات اٹھ رہے تھے۔

شریف حسین کلرک درجہ دوم معمول سے کچھ سویرے دفتر سے لکھا اور اس پڑنے پھانک کے باہر آ کر کھڑا ہو گیا جہاں سے تالے کے والے شہر کی سواریاں لے جایا کرتے تھے۔ گھر کو لوٹنے ہوئے آدھے راستے تک تا لے گئے میں سوار ہو کر جانا ایک ایسا لطف تھا جو اسے مینے کے شروع کے صرف چار پانچ روز ہی ملا کر تنا تھا اور آج کا دن بھی انھی مبارک دنوں میں سے ایک تھا۔ آج خلاف معمول تنخواہ کے آٹھ روز بعد بھی اس کی جیب میں پانچ روپے کا نوٹ اور کچھ آنے پیے پڑے تھے۔ وجہ یہ تھی کہ اس کی بیوی مہینے کے شروع ہی میں بچوں کو لے کر بیکھ جائی گئی تھی اور گھر میں وہ اکیلا رہ گیا تھا۔ دن میں دفتر کے طوائی سے دو چار پوریاں لے کر کھالی تھیں اور اوپر سے پانی پی کر پیٹ بھر لیا تھا۔ رات کو شہر کے کسی سے سے ہوٹل میں جانے کی تھہرائی تھی۔ بس بے نکری ہی بے نکری تھی۔ گھر میں کچھ ایسا اتنا شے تھا نہیں جس کی رکھوائی کرنی پڑتی، اس لیے وہ آزاد تھا کہ جب چاہے گھر جائے اور جاہے تو ساری رات سڑکوں ہی پر گھومتا رہے۔

تھوڑی دیر میں دفتروں سے کلکوں کی تولیاں لکھنی شروع ہوئیں۔ ان میں ناچھست سلمہ ریکارڈ کپر ۳، دسچھر ۳۴، کاؤنٹر گیم پیڈ کلک ۵۶ پر نہذہ نہ لئے، غرض ادنیٰ اعلیٰ ہر درجہ اور حیثیت کے کلرک تھے اور اسی لحاظ سے ان کی وضع قطع بھی ایک دوسرے سے جدا تھی۔ مگر بعض نائپ کے خاص طور پر نمایاں تھے۔ سائیکل سوار آدمی آستینوں کی قیص خاکی زین کی تیکر اور چپل پہنے، سر پر سولا ہیٹ رکھے، کلائی پر گھڑی باندھے، رنگ دار چشمہ لگائے، بڑی بڑی توندوں والے با بوجھاتا کھوئے، منہ میں بیڑی، بغلوں میں فالموں کے گھنے دبائے، ان فالموں کو وہ قریب تریب، ہر روز اس امید میں ساتھ لے جاتے کہ جو گھنیاں وہ دفتر کے غل غضاڑے میں نہیں سمجھا سکے ممکن ہے مگر کی یکسوئی میں ان کا کوئی حل سوچ جائے مگر گھنپٹنے ہی وہ گھستی کاموں میں ایسے الچ جاتے کہ انھیں دیکھنے تک کاموں کا موقع نہ ملتا اور اگلے روز انھیں یہ مفت کابوچھ جوں کا تلوں واپس لے آتا رہتا۔

بعض منچلے تاگے سائیکل اور چھاتے سے بے نیاز توپی ہاتھ میں کوٹ کاندھے پر، گریبان کھلا ہوا جسے بن ٹوٹ جانے پر انہوں نے سیٹھی پن سے بند کرنے کی کوشش کی تھی اور جس کے نیچے سے چھاتی کے گھنے بال پینے میں تباہ نظر آتے تھے۔ نئے رنگوٹ سے ملے ملاعے ڈھیلے ڈھالے بد قطع سوت پینے، اس گرمی کے عالم میں واسکٹ اور کھانا کا لرینک سے لیس، کوٹ کی بالائی جیب میں دودو

تین تین فوٹیں پن اور پسلیں لگائے خرماں خرماں چلے آ رہے تھے۔  
گوان میں زیادہ تر کلکوں کی مادری زبان ایک ہی تھی مگر وہ الجاڑ بگاڑ کر غیر زبان میں باتیں کرنے پر ملتے ہوئے تھے۔ اس کی وجہ وہ طبائیت نہ تھی جو کسی غیر زبان پر قدرت حاصل ہونے پر اس میں باتیں کرنے پر انسانی ہے بلکہ یہ کہ انہیں دفتر میں دن بھر اپنے افراد سے اسی غیر زبان میں بولنا پڑتا تھا اور اس وقت وہ بات چیت کر کے اس کی مشق بھی پہنچا رہے تھے۔

ان کلکوں میں ہر عمر کے لوگ تھے۔ ایسے کم عمر بھولے بھالے نا تحریر کار بھی جن کی ابھی میں بھی تھیں اور جنہیں ابھی سکول سے لفکے تین مہینے بھی نہیں ہوئے تھے اور ایسے عمر سیدہ جہاں دیدہ گھاٹ بھی جن کی ناک پر سالہاں سال عیک کے استعمال کے باعث گھر انثان پر گیا تھا اور جنہیں اس سڑک کے اتار پر چڑا دیکھتے دیکھتے پچھیں پچھیں تیس تیس برس ہو چکے تھے۔ پیشتر کار کنوں کی پیٹھیں میں گدی سے ذرا نیچے ختم سا آگیا تھا اور گند استروں سے متواتر ڈاڑھی موٹھتے رہنے کے باعث ان کے گالوں اور ٹھوڑی پر بالوں میں جلیں پھوٹ نکلی تھیں جھنوں نے بے شمار نرمی پھنسیوں کی شکل اختیار کر لی تھی۔

پہلیل چلنے والوں میں بھتیرے لوگ بخوبی جانتے تھے کہ دفتر سے ان کے گھر کو جتنے راستے جاتے ہیں ان کا فاصلہ گے گئے ہزار قدم ہے۔ ہر شخص افراد کے چڑچڑے پن یا ماتھوں کی نالائق پنالاں نظر آتا تھا۔

ایک تالگے کی سواریوں میں ایک کی کی دیکھے شریف حسین لپک کر اس میں سوار ہو گیا۔ تالگا چلا اور ٹھوڑی دیر میں شہر کے دروازے کے قریب پہنچ کر رک گیا۔ شریف حسین نے اکنی نکال کر کوچوان کو دی اور گھر کے بجائے شہر کی جامع مسجد کی طرف چل پڑا جس کی سیر ہمیں کے گرد اگر دہر روز شام کو ہبہ فروشوں اور ستامال بیچنے والوں کی دکانیں سجا کرتی تھیں اور میلہ سالگا کرتا تھا۔ دنیا بھر کی چیزیں اور ہر وضع اور ہر رقماش کے لوگ یہاں ملتے تھے۔ اگر مقصد خرید و فروخت نہ ہو تو بھی یہاں اور لوگوں کو چیزیں خریدتے، مول توں کرتے دیکھنا بجائے خود ایک پر اطفاف تھا۔

شریف حسین لپک جر باز ہمیوں سنیا سیوں، تیونیز گذے بیچنے والے سیانوں اور کھڑے کھڑے تصویر اتار دینے والے فوٹو گرافروں کے ہمگھمیوں کے پاس ایک ایک دو دو منٹ رکتا، سیر دیکھتا اس طرف جا لکھا جہاں کلبائیوں کی دکانیں تھیں۔ یہاں اسے مختلف قسم کی بے شمار چیزیں نظر آئیں۔ ان میں سے بعض ایسی تھیں جو اپنی اصلی حالت میں بلاشبہ صفت کا اعلیٰ نمونہ ہوں گی مگر ان کلبائیوں کے ہاتھ پڑتے پڑتے یا تو ان کی صورت اس قدر سخت ہو گئی تھی کہ بیچانی ہی نہ جاتی تھی یا ان کا کوئی حصہ بُوت پھوٹ گیا تھا جس سے وہ بے کار ہو گئی تھیں۔ جتنی کے ظروف اور گل دان، نیبل لیپ، گھڑیاں، جلی ہوئی بیڑیاں، چوکھے، گراموفون کے کل پڑے، جراجی کے آلات، ستار، بھس بھرا ہرن، پیتل کے لمڈھینگ بدھ کا نام قدح تھے.....

ایک دکان پر اس کی نظر نگہ مرمر کے ایک گلڑے پر پڑی جو معلوم ہوتا تھا کہ مغل بادشاہوں کے کسی مقبرے یا بارہ دری سے اکھاڑا گیا ہے۔ اس کا طول کوئی سوافٹ تھا اور عرض ایک فٹ۔ شریف حسین نے اس گلڑے کو اٹھا کر دیکھا۔ یہ گلڑا ایسی نفاست سے تراشنا گیا تھا کہ اس نے محض یہ دیکھنے کے لیے کہ بھلا کبڑی اس کے کیا دام بتائے گا قیمت دریافت کی۔

”تین روپے“ کبڑی نے اس کے دام کچھ زیادہ نہیں بتائے تھے مگر آخر سے اس کی ضرورت ہی کیا تھی۔ اس نے گلڑا کھو دیا اور چلنے لگا۔

”کیوں حضرت چل دیے؟ آپ بتائیے کیا دیجیے گا؟“

وہ رک گیا۔ اسے یہ ظاہر کرتے ہوئے شرم ہی آئی کہ اسے اس چیز کی ضرورت نہ تھی اور اس نے محض اپنے شوق تحقیق کو پورا کرنے کے

لیے قیمت پوچھی تھی۔ اس نے سوچا دام اس قدر کم بتاؤ کر جو کبڑی کو منظور نہ ہوں۔ کم از کم وہ اپنے دل میں پوتے کہے کہ یہ کوئی کنگلا ہے جو دکان داروں کا وقت ضائع اور اپنی حوصلہ پوری کرنے آیا ہے۔

”هم تو ایک روپیا دیں گے۔“ یہ کہ کر شریف حسین نے چاہا کہ جلد جلد قدم اٹھاتا ہوا کبڑی کی نظر وہ اس نے اجھل ہو جائے مگر اس نے مہلت ہی نہ دی۔

”اب جی سینے تو کچھ زیادہ نہیں دیں گے؟ سوار دیا بھی نہیں..... اچھا لے جائیے۔“

شریف حسین کو اپنے آپ پر غصہ آیا کہ میں نے بارہ آنے کیوں نہ کہے۔ اب لوٹنے کے سوا چارہ ہی کیا تھا۔ قیمت ادا کرنے سے پہلے اس نے اس مرمریں کنگلے کے کو اٹھا کر دو بارہ دیکھا بھالا کہ اگر ذرا سا بھی لقص نظر آئے تو اس سودے کو منسوخ کر دے گروہ مکمل رابعیت تھا۔ نہ جانے کبڑی نے اسے اس قدر ستائپنچا کیوں قبول کیا تھا۔

رات کو جب وہ کھلے آسمان کے نیچے اپنے گھر کی چھت پر اکیلا بستر پر کوئی بیٹھا بدل رہا تھا تو اس سنگ مرمر کے کنگلے کا ایک مصرف اس کے ذہن میں آیا۔ خدا کے کار خانے عجیب ہیں۔ وہ بڑا غفور الرحیم ہے۔ کیا عجب اس کے دن پھر جائیں۔ وہ کلرک درجہ دوم سے ترقی کر کے پہنچنڈٹ بن جائے اور اس کی تنخواہ چالیس سے بڑھ کر چار سو ہو جائے..... یہ نہیں تو کم سے کم ہیڈل کلرکی ہی سکی۔ پھر اسے ساجھے کے مکان میں رہنے کی ضرورت نہ رہے بلکہ وہ کوئی چھوٹا سا مکان لے لے اور اس مرمریں کنگلے پر اپنا نام کندہ کر کے دروازے کے باہر نصب کر دے۔

مستقبل کی یہ خیالی تصویر اس کے ذہن پر کچھ اس طرح چھا گئی کہ یا تو وہ اس مرمریں کنگلے کو بالکل بے مصرف سمجھتا تھا یا اب اسے محوس ہونے لگا گویا وہ ایک عرصے سے اس قسم کے کنگلے کی تلاش میں تھا اور اگر اسے نہ خریدتا تو بڑی بھول ہوتی۔

شروع شروع میں جب وہ طازم ہوا تھا تو اس کا جوش اور ترقی کا دلول انہما کو پہنچا ہوا تھا گرد و سال کی سی لاحاصل کے بعد رفتہ رفتہ اس کا یہ جوش خشندا پڑ گیا اور مراج میں سکون آچتا تھا مگر اس سنگ مرمر کے کنگلے نے پھر اس کے خیالوں میں ہل چل ڈال دی۔ مستقبل کے متعلق طرح طرح کے خوش آئند خیالات ہر روز اس کے دماغ میں چکر لگانے لگے۔ اٹھتے بیٹھتے، سوتے جاتے، دفتر جاتے، دفتر سے آتے، کوئی بھی کے باہر لوگوں کے نام کے بورڈ کیلئے کہیں تک کہ جب مہینا ختم ہوا اور اسے تنخواہ ملی تو اس نے سب سے پہلا کام یہ کیا کہ اس سنگ مرمر کے کنگلے کو شہر کے ایک مشہور سنگ تراش کے پاس لے گیا جس نے بہت چاہدستی سے اس پر اس کا نام کندہ کر کے کوئوں میں چھوٹی چھوٹی خوش نمائیں بنا دیں۔

اس سنگ مرمر کے کنگلے پر اپنا نام کھدا ہوا دیکھ کر اسے ایک عجیب سی خوشی ہوئی۔ زندگی میں شاید یہ پہلا موقع تھا کہ اس نے اپنا نام اس قدر جملی حروف میں لکھا ہوا دیکھا تھا۔

سنگ تراش کی دکان سے روانہ ہوا تو بازار میں کمی مرتبہ اس کا جی چاہا کر کتے پر سے اس اخبار کو اتار ڈالے جس میں سنگ تراش نے اسے پیٹھ دیا تھا اور اس پر ایک نظر اور ڈال لے مگر ہر بار ایک نامعلوم جواب جیسے اس کا ہاتھ پکڑ لیتا۔ شاید وہ راہ چلتیں کی لگا ہوں سے ڈرتا تھا اکٹھیں وہ اس کتے کو دیکھ کر اس کے ان خیالات کو نہ بھانپ جائیں جو پچھلئی دنوں سے اس کے دماغ پر مسلط تھے۔

گھر کی پہلی بیٹھی پر قدم رکھتے ہی اس نے اخبار اتار پھینکا اور نظر میں کتے کی دلکش تحریر پر گاڑنے دھیرے دھیرے میڑھیاں چڑھنے لگا۔ بالائی منزل میں اپنے مکان کے دروازے کے سامنے پہنچ کر رک گیا۔ جیب سے چاپی نکالی۔ قفل کھولنے لگا۔ پچھلے دو برس میں آج پہلی مرتبہ اس پر یہ اکٹھاف ہوا کہ اس کے مکان کے دروازے کے باہر ایسی کوئی جگہ ہی نہیں کہ اس پر کوئی بورڈ لگایا جائے۔ اگر جگہ ہوتی بھی تو اس

تم کے کتبے وہاں تھوڑا ہی لگائے جاتے ہیں۔ ان کے لیے تو برا سامکان چاہیے جس کے چھانک کے باہر لگایا جائے تو آتے جاتے کی نظر بھی پڑے۔

قفل کھول کر مکان کے اندر پہنچا اور سوچنے لگا کہ فی الحال اس کتبے کو کہاں رکھوں۔ اس کے حصہ مکان میں دو کھڑیاں، ایک عشل خانہ اور ایک بارچی خانہ تھا۔ الماری صرف ایک ہی کھڑی میں تھی مگر اس کے کواٹ نہیں تھے۔ بالآخر اس نے کتبے کو اسی بے کواٹ کی الماری میں رکھ دیا۔

ہر روز شام کو جب وہ دفتر سے تھکا ہارا وہ اپس آتا تو سب سے پہلے اس کی نظر اس کتبے ہی پر پڑتی۔ امیدیں اسے بزرگان دکھاتیں اور دفتر کی مشقت کی نکان کسی قدر کم ہو جاتی۔ دفتر میں جب کبھی اس کا کوئی ساتھی کسی معاٹے میں اس کی رہنمائی کا جو یا ہوتا تو اپنی برتری کے احساس سے اس کی آنکھیں چمک اٹھتیں۔ جب کبھی کسی ساتھی کی ترقی کی خبر سنتا آرزوئیں اس کے سینے میں بیجان پیدا کر دیتیں۔ افسر کی ایک ایک لگاہ لطف و کرم کا نثار سے آٹھا آٹھ دن رہتا۔

جب تک اس کے بیوی بچے نہیں آئے وہ اپنے خیالوں ہی میں گھن رہا۔ ندوستوں سے ملتا نہ کھیل تماشوں میں حصہ لیتا، رات کو جلد ہی ہوٹل سے کھانا کھا کر گھر آ جاتا اور سونے سے پہلے گھنٹوں عجیب عجیب خیالی دنیاوں میں رہتا۔ مگر ان کے آنے کی درحقیقی کہ نہ تو وہ فراغت ہی رہی اور نہ وہ سکون ہی ملا۔ ایک بار پھر رہنمی کے فکروں نے اسے ایسا گھیر لیا کہ مستقبل کی یہ سہانی تصویریں رفتہ رفتہ دھنڈ لی پڑ گئیں۔ کتبہ سال بھر تک اسی بے کواٹ کی الماری میں پڑا رہا۔ اس عرصے میں اس نے نہایت محنت سے کام کیا۔ اپنے افسروں کو خوش رکھنے کی انتہائی کوشش کی مگر اس کی حالت میں کوئی تبدیلی نہ ہوئی۔

اب اس کے بیٹے کی عمر چار برس کی ہو گئی تھی اور اس کا ہاتھ اس بے کواٹ کی الماری تک بخوبی پہنچ جاتا تھا۔ شریف حسین نے اس خیال سے کہیں اس کا بیٹا کتبے کو گراندے اسے وہاں سے اخراجیا اور اپنے صندوق میں کپڑوں کے پیچے رکھ دیا۔

ساری سر دیاں یہ کتبہ اس صندوق ہی میں پڑا رہا۔ جب گری کا موسم آیا تو اس کی بیوی کو گرم کپڑے رکھنے کے لیے اس کے صندوق میں سے فالتو چیزوں کو کالانا پڑا۔ چنانچہ دوسری چیزوں کے ساتھ بیوی نے کتبے بھی کمال کر کاٹھ کے اس پر انے بکس میں ڈال دیا جس میں نوٹے ہوئے چوکھے بے بال کے برش بیکار صابن دانیاں نوٹے ہوئے ہکلوئے اور اسی ہی اور دوسری چیزیں پڑی رہتی تھیں۔

شریف حسین نے اب اپنے مستقبل کے متعلق زیادہ سوچنا چھوڑ دیا تھا۔ دفتروں کے رنگ ڈھنک دیکھ کر وہ اس نتیجہ پر پہنچ گیا تھا کہ ترقی طبیہ غلبی سے نصیب ہوتی ہے، کڑی محنت جھیلنے اور جان کھپانے سے کچھ حاصل نہ ہوگا۔ اس کی تمناؤں میں ہر دوسرے برس تین روپے کا اضافہ ہو جاتا جس سے بچوں کی تعلیم وغیرہ کا خرچ نکل آتا اور اسے زیادہ ٹکنی نہ اٹھانا پڑتی۔

پہلے درپے مایوسیوں کے بعد جب اس کو ملازمت کرتے بارہ برس ہو چکے تھے اور اس کے دل سے رفتہ رفتہ ترقی کے تمام دلوں لئے نکل پچھے تھے اور کتبے کی یاد تک ذہن سے محو ہو چکی تھی تو اس کے افسروں نے اس کی دیانت اور پرانی کارگزاری کا خیال کر کے اسے تین مینے کے لیے عارضی طور پر درجہ اڈل کے ایک کلارک کی جگہ دے دی جو چھٹی جانا چاہتا تھا۔

جس روز اسے یہ عہدہ ملا اس کی خوشی کی انجانہ رہی۔ اس نے تانگے کا بھی انتقال نہ کیا بلکہ جیز تیز قدم اٹھاتا ہوا پیدل ہی بیوی کو یہ مژدہ سنانے چل دیا۔ شاید تانگا سے کچھ زیادہ جلدی گھرنہ پہنچا سکتا!

اگلے مینے اس نے نیلام گھر سے ایک سستی لکھنے کی میز اور ایک گھونٹے والی کری خریدی۔ میز کے آتے ہی اسے بھر کتبے کی یاد آئی اور اس کے ساتھ ہی اس کی سوئی ہوئی امکنیں جاگ اٹھیں۔ اس نے ڈھونڈ ڈھانٹ کے کاٹھ کی پینی میں سے کتبہ کالا صابن سے دھویا پوچھا

اور دیوار کے سہارے میز پر نکا دیا۔

یہ زمانہ اس کے لیے بہت کھنچ کیوں نہ وہ اپنے افراد کو اپنی برتر کارگزاری دکھانے کے لیے چھٹی پر گئے ہوئے کلرک سے گلنا کام کرتا۔ اپنے ماتھوں کو خوش رکھنے کے لیے بہت سا ان کا کام بھی کر دیتا۔ گھر سے آدمی رات تک فائلوں میں غرق رہتا۔ پھر بھی وہ خوش تھا۔ ہاں جب بھی اسے اس کلرک کی واپسی کا خیال آتا تو اس کا دل بجھ سا جاتا۔ بھی کبھی وہ سوچتا، ممکن ہے وہ اپنی چھٹی کی میعاد بڑھوائے ممکن ہے وہ بیمار پڑ جائے..... ممکن ہے وہ بھی نہ آئے.....

مگر جب تین مہینے گزرے تو نہ تو اس کلرک نے چھٹی کی میعاد بھی اور نہ بیماری اور نہ بدعوا ای اور نہ بیماری پڑا۔ البتہ شریف حسین کو اپنی پرانی جگہ پر آ جانا پڑا۔

اس کے بعد جو دن گزرے وہ اس کے لیے بڑی بایوی اور افرادگی کے تھے۔ تھوڑی سی خوش حالی کی جھلک دیکھ لینے کے بعد اسے اپنی حالت پہلے سے بھی زیادہ ابھر معلوم ہونے لگی تھی۔ اس کا جی کام میں مطلق نہ لگتا تھا۔ مزاج میں آلس اور حرکات میں ستی سی پیدا ہونے لگی۔ ہر وقت بے زار بے زار سار ہتا۔ نہ کبھی بنتا نہ کسی سے بولتا چاتا۔ اگر یہ کیفیت چند دن سے زیادہ نہ رہی۔ افراد کے تیوارے جلد ہی راہ راست پر لے آئے۔

اب اس کا بڑا لڑکا چھٹی میں پڑھتا تھا اور چھوٹا چھٹی میں اور میջھلی لڑکی میں سے قرآن مجید پڑھتی۔ سینا پرونا سیکھتی اور گھر کے کام کا ج میں اس کا ہاتھ مٹاتی۔ باپ کی میز کری پر بڑے لڑکے نے قبضہ جاتا۔ وہاں بیٹھ کر وہ سکول کا کام کیا کرتا۔ چونکہ میز کے ملنے سے کتبہ گرجانے کا خدشہ رہتا تھا اور بھر اس نے میز کی بہت سی گھر کی تھی اس لیے لڑکے نے اسے اٹھا کر پھر اسی بے کواڑ کی الماری میں رکھ دیا۔ سال پر سال گزرتے گئے۔ اس عرصے میں کتبے نے کئی جگہیں بد لیں۔ کبھی بے کواڑ کی الماری میں تو کبھی میز پر۔ کبھی صندوقوں کے اوپر تو کبھی چارپائی کے نیچے۔ کبھی بوری میں تو کبھی کائنٹھ کے بکس میں۔ ایک دفعہ کسی نے اٹھا کر بار بار چیخانے کے اس بڑے طاق میں رکھ دیا جس میں روزمرہ کے استعمال کے برتن رکھ رہتے تھے۔ شریف حسین کی نظر پڑ گئی۔ دیکھا تو دھوئیں سے اس کا سفید رنگ پیلا پڑھا تھا۔ اٹھا کر دھویا پوچھا اور پھر بے کواڑ کی الماری میں رکھ دیا۔ مگر چند ہی روز میں اسے پھر غائب کر دیا گیا اور اس کی جگہ وہاں کا غذی پھولوں کے بڑے بڑے گلے رکھ دیے گئے جو شریف حسین کے بڑے بیٹے کے کسی دوست نے اسے تھنے میں دیے تھے۔ رنگ پیلا پڑھا جانے سے کتبہ الماری میں رکھا ہوا بدنہما معلوم ہوتا تھا۔ مگر اس کے سرخ سرخ گوں سے الماری میں جیسے جان پڑ گئی تھی اور ساری کوٹھڑی دیکھنی تھی۔

اب شریف حسین کو ملازم ہوئے پورے بیس سال گزر پکھے تھے۔ اس کے سر کے بال نصف سے زیادہ سفید ہو چکے تھے اور پیٹھے میں گدی سے ذرا پچھے ختم آ گیا تھا۔ اب بھی کبھی کبھی اس کے دماغ میں خوش حالی و فارغ البالی کے خیالات چکر لگاتے۔ مگر اب ان کی کیفیت پہلے کی سی نہ تھی کہ خواہ وہ کوئی کام کر رہا ہو۔ تصورات کا ایک تسلسل ہے کہ پھر وہ نوٹھے کا نام ہی نہیں لیتا۔ اب اکثر اوقات ایک آدم بھر میں ان تصورات کو اٹھا لے جاتی اور پھر بیٹی کی شادی، لڑکوں کی تعلیم، اس کے بڑھتے ہوئے اخراجات پھر ساتھ ہی ساتھ ان کے لیے نوکریوں کی تلاش..... یا اسی فکریں نہ تھیں کہ مل بھر کو بھی اس کے خیال کو کسی اور طرف بھکھنے دیتیں۔

بچپن برس کی عمر میں اسے پشن مل گئی۔ اب اس کا بڑا بیٹا ریل کے مال گودام میں کام کرتا تھا۔ چھوٹا کسی وفتر میں ناچھپت تھا اور اس سے چھوٹا اٹھرنس میں پڑھتا تھا۔ اپنی پشن اور لڑکوں کی تھخوں ایں سب مل ملا کے کوئی ڈر ڈھور دے پا ہوا رکے لگ بھگ آمدنی ہو جاتی تھی جس میں بخوبی گزر ہونے لگی تھی۔ علاوہ از اسیں اس کا ارادہ کوئی چھوٹا مونا یہ پار شروع کرنے کا بھی تھا۔ مگر مندے کے ذرے ابھی پورا نہ ہو سکا تھا۔

اپنی کفایت شعراً اور بیوی کی سیقت مندی کی بدولت اس نے بڑے بیٹے اور بیٹی کی شادیاں خاصی دھوم دھام سے کر دی تھیں۔ ان ضروری کاموں سے نہ کراس کے جی میں آئی کہ ج کر آئے مگر اس کی توفیق نہ ہو سکی۔ البتہ کچھ دلوں مسجدوں کی رونق خوب بڑھائی مگر پھر جلد ہی بڑھا پے کی کمزوریوں اور بیماریوں نے دبانتا شروع کر دیا اور زیادہ تر چارپائی ہی پر پڑا رہنے لگا۔

جب اسے پشنا وصول کرتے تین سال گزر گئے تو جاڑے کی ایک رات کوہ کی کام سے بترے اٹھا۔ گرم گرم حاف سے لکھا تھا پچھلے پھر کی سرداور تدھوا تیر کی طرح اس کے سینے میں گئی اور اسے نمونیا ہو گیا۔ بیٹوں نے اس کے بھتیرے علاج معاملجے کرائے۔ اس کی بیوی اور بہوں رات اس کی پٹی سے گلی بیٹھی رہیں مگر افاق نہ ہوا اور وہ کوئی چاردن بستر پر پڑے رہنے کے بعد مر گیا۔

اس کی موت کے بعد اس کا بڑا اپنا مکان کی صفائی کر رہا تھا کہ پرانے اسباب کا جائزہ لیتے ہوئے ایک بوری میں سے اسے یہ کتبہ مل گیا۔ بیٹے کو باپ سے نہ بھجت تھی۔ کتبے پر باپ کا نام دیکھ کر اس کی آنکھوں میں بے افتخار آنسو بھرائے اور وہ درستک ایک محیت کے عالم میں اس کی خطاٹی اور نقش و نگار کو دیکھتا رہا۔ اچاک اسے ایک بات سوچی جس نے اس کی آنکھوں میں چمک پیدا کر دی۔

اگلے روز وہ کتبے کو ایک سنگ تراش کے پاس لے گیا اور اس سے کتبے کی عبارت میں تھوڑی سی ترمیم کرائی اور پھر اسی شام اسے اپنے باپ کی قبر پر نصب کر دیا۔

(آنندی)

## مشق

- 1- مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جواب لکھیں:  
 i- کلرکوں میں کس عمر کے لوگ شامل تھے?  
 ii- شریف حسین اس دن گھر کے بجائے جامع مسجد کی طرف کیوں چل پڑا?  
 iii- شریف حسین نے سنگ مرمر کے گلوے کا کیا مصرف سوچا?  
 iv- سنگ مرمر کے گلوے پر اپنانام کھدا ہواد کیہ کر شریف حسین نے کیا محسوں کیا?  
 v- شریف حسین نے کتبہ کہاں رکھا?
- 2- سبق کے حوالے سے مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں:  
 i- دن کے وقت اس علاقے کی چھل پہل اور گھما گھما عموماً کروں کی چار دیواری ہی میں محدود رہتی ہے۔  
 ii- دنیا بھر کی جیزیں اور ہر وضع اور ہر مقام کے لوگ یہاں ملتے تھے۔  
 iii- وہ بڑا غنو راجم ہے کیا عجب اس کے دن پھر جائیں۔  
 iv- دفتر میں جب کبھی اس کا کوئی ساتھی کسی معاملے میں اس کی رہنمائی کا جو یا ہوتا تو اپنی برتری کے احساس سے اس کی آنکھیں چمک اٹھتیں۔  
 v- ترقی طفیلہ غبی سے نصیب ہوتی ہے، کڑی محنت جھیلنے اور جان کھپانے سے کچھ حاصل نہ ہوگا۔

- 3۔ مندرجہ ذیل جلوں کی تجھیل کے لیے دیے ہوئے جوابات میں سے درست جواب کے سامنے (✓) کا نشان لگائیں۔

..... 4۔ شریف حسین کو سنگ مرمر کا لکڑا.....

ل۔ وراشت میں ملا

ب۔ راستے میں پڑا ہوا ملا

ج۔ کسی دوست کی طرف سے تھنگ میں ملا

د۔ کپڑی کی دکان سے ملا

..... 5۔ شریف حسین نے سنگ مرمر کا لکڑا اس لیے خریدا کہ

ل۔ اس کی بیوی نے فرمائش کی تھی۔

ب۔ اس کی قیمت بہت کم تھی۔

ج۔ وہ اسے اپنے گھر کے دروازے پر نصب کرانا پڑا ہتا تھا۔

د۔ قیمت پوچھنے پر کپڑی اس کے پیچے پڑ گیا تھا۔

..... 6۔ شریف حسین کے خیال میں سنگ مرمر کا صرف یہ تھا کہ

ل۔ اسے افسر کو تھنے کے طور پر دے دیا جائے۔

ب۔ اسے کارنس پر سجادا دیا جائے۔

ج۔ اس پر انہا نام کھدا اکرم مکان کے دروازے پر لگا دیا جائے۔

د۔ اسے مطالعہ کی میز پر رکھا دیا جائے۔

..... 7۔ شریف حسین کی موت کے بعد سنگ مرمر کا لکڑا.....

ل۔ یونہی گھر میں پڑا رہا

ب۔ کہیں گم ہو گیا۔

ج۔ نج دیا گیا

د۔ اس کی قبر پر لگا دیا گیا۔

4۔ ”کتبہ“ کا خلاصہ اپنے لفظوں میں لکھیں۔

5۔ غلام عباس پر سوانحی و تنقیدی نوٹ لکھیں۔

6۔ اس افسانے سے کیا اخلاقی سین حاصل ہوتا ہے؟

7۔ مندرجہ ذیل الفاظ و تراکیب کو اپنے جلوں میں استعمال کریں:

مستقبل، معمول، امثال، ادنیٰ و اعلیٰ، بے صرف۔

☆☆.....☆☆.....☆☆

## ڈراما

ڈراما بونی زبان کے لفظ ڈرام (DRAU) سے مشتق ہے جس کے معنی "کر کے دکھانا، حرکت یا عمل" ہے۔ ڈراما ایک ایسی افسانوی صعب ادب ہے جس میں ایک مکمل کہانی کرواروں کے عمل اور حرکات سے شیخ پر مکالموں کے ذریعے پہنچ کی جاتی ہے۔ ڈراما نویس کرواروں کی چیختن کرتے ہوئے واقعات اور ان کی جزئیات کی وضع و ترتیب کے وقت مکالے لکھتے ہوئے الفاظ کا انتخاب کرتے ہوئے غرض کو ڈراما لکھنے کے درمان میں ہر قدم پر اس امر کا لاملا ذرا رکھنا ہوتا ہے کہ وہ قارئین کے لیے نہیں بلکہ ناظرین کے لیے لکھ رہا ہے۔ کہانی پر گئی نہیں جائے گی بلکہ اسے ایک خاص قسم کے شیخ پر تاثاریں کے لیے کھیلا جائے گا اور ڈراما اسی وقت کا میاب سمجھا جائے گا جب وہ شیخ پر عمدگی سے کھیلا جا سکے۔

ڈرامے کے عاصم رتکبی کا اہم جڑ پلاٹ ہے۔ ڈراما نگار کے پاس مدد و وقت ہوتا ہے اور اسے اس مدد و وقت میں پوری کہانی کرواروں کے عمل اور مکالموں کے ذریعے سے بیان کرنی ہوتی ہے۔ اس لیے ڈراما نگار کا فرض ہے کہ وہ پلاٹ کی مختلف کریبوں کو اپنی طرح سربوت کرےتاکہ کسی مقام پر بھی ڈرامے کی کہانی میں خلا کا احساس پیدا نہ ہو۔ ڈراما نگار کو کہانی کا انتخاب کرتے وقت بھداری کا ثبوت دینا چاہیے۔ کہانی کے واقعات میں جدت اور ندرت ہوئی چاہیے کیوں کہ غیر و پچھپ اور فرسودہ و واقعات ناظرین کی توجہ کو اپنی طرف مبنیوں نہ کر سکیں گے۔ چنانچہ ضروری ہے کہ ڈراما نگار کا تخلی بدل دو۔

کروار نگاری بھی ڈرامے کا ایک اہم جڑ ہے جس پر کہانی کا زیادہ تر احصار ہوتا ہے۔ ڈرامے کے کاراجم قدر بھرپور ہوں گے اسی قدر وہ ڈرامے کی کہانی کے تاثر کو گہرا کرنے کا باعث ہیں گے۔ ناول اور افسانے میں ادیب کرواروں کی ہوتی اور قلبی کیفیات کو الفاظ میں بیان کر سکتا ہے لیکن ڈرامے میں یہ کام کرواروں کو کرنا پڑتا ہے۔ انہیں اپنے دلکش و خوشی کے تاثرات پر مختلف تاثرات ابھار کر ہاتھ پاؤں کی حرکات سے واضح کرنے ہوتے ہیں۔ سہما وجہ ہے کہ اچھی اور اعلیٰ کروار نگاری حقیقی ڈراما نگاری کا کمال بھی جاتی ہے۔

ڈرامے کی تمام کہانی مکالموں کی صورت ہی میں ارکانپذیر ہوتی ہے۔ ڈراما نگار کا فرض ہے کہ وہ موقع محل کے مطابق ہر کروار کی مختکتوں کے مقام درست جئے کو طوڑ کر کرے۔ ہر کروار کی مختکتوں میں حقیقت کا رنگ اسی وقت پیدا ہوتا ہے جب وہ نظری انداز میں مختکتوں کے روزمرہ زندگی میں لوگوں کے ٹکوہ الفاظ اور معنی و شخص زبان میں منتقل ہوئیں کرتے ہیں۔ ڈرامے کے کرواروں کو بھی اس سے گرینز کرنا چاہیے۔ اسی طرح غیر ضروری اور طویل مکالموں سے بھی پر بیز ضروری ہے۔ موسیقی بھی ڈرامے کا ایک ضروری جڑ ہے۔ بعض واقعات میں پر وہ موسیقی کا کوئی کروار مکالموں سے زیادہ موثر ثابت ہوتا ہے۔ خاص طور پر یہ اور ای وی کے ڈرامے تو موسیقی کے بغیر مکن ہی نہیں کیوں کہ پس منظر کی موسیقی ڈرامے کے تاثر کو گہرا کرتی ہے۔

ڈراما نویس کو خیال رکھنا پڑتا ہے کہ اس کے ناظرین میں خداویں سے لے کر عالم دخواں ہر سچ کے لوگ شامل ہوتے ہیں۔ وہ لوگ بھی جو ڈرامے کی فی نزاکتوں اور لالانوں پر نظر رکھتے ہیں اور وہ بھی جن کا مقصود صرف تفریخ ہوتا ہے۔ جو ڈراما نگار اپنے ان دلوں طرح کے ناظرین کا خیال رکھتا ہے وہی کامیاب ڈراما نگار ہے۔

ڈرامے کی اہم ترین قسمیں الیسا اور طریبہ کہلاتی ہیں۔ الیسا ڈراما وہ ہے جس میں تصاویر اور سکھش کی بنیادشاہ دار اور اعلیٰ انسانی عمل پر ہو گر اس کا انجام اس کے اہم کرواروں کی لکھتی یا سوت کی صورت میں ہو۔ طریبہ ڈراما وہ ہے جو زندگی کی ناہمواریوں اور کرواروں کی کوتا جوں کو جراح کے رنگ میں جھیش کرے اور اس کا انجام خوشی کی صورت میں ہو۔ ادیبرا مختوم ڈرامے کو کہتے ہیں یا ایک ایکٹ کا وہ ڈراما ہے جس میں اُن کے سارے قاتعے طوڑ رکھتے ہوئے ایک واقع کو ایک ہی ایکٹ میں بھرپور تاثر کے ساتھ جھیش کیا جائے۔ ایسے ڈرامے میں کروار اور مناظر کی کوئی ہوتی ہے۔

ریلی یا اور ای وی کی ایجاد کے بعد ریلی یا اور ای وی کے لیے بھی ڈرامے لکھنے جانے لگے۔ ریلی یا پر ڈرامے کی پیکش نہیں اٹھلی مل ہے کیونکہ اس پر مناظر و کہانی نہیں دیتے۔

اردو میں پہلا ڈراما "اندر سجا" کے نام سے ۱۸۵۲ء میں لٹھ گیا۔ بعد میں کی تحریر یا کلکپنیاں قائم ہوئیں جن میں روفق ہناری، میاں حسینی طالب ہناری اور احسن لکھنی وغیرہ ڈراما نگار تھے لیکن آناحدرا ہیے ڈراما نگار ہیں جو صرف صدی تک تحریر چڑھائے رہے۔ انھوں نے بڑے خوب صورت ڈرامے کے لئے۔ میوسی صدی کے آغاز میں احمد شجاع پاشا کا "باقہ کا گناہ" اور اقیاز ملی حاج کا "نارکی" بہت مشہور ہوئے۔ دیلی یا پر لکھنے والے ڈراما نگاروں میں اشتیاق حسین قریشی، عبدالجید ملک، شاہدناہمودی، شوکت تھاڑی، سعادت حسن، متوہل ہاتی، صدیقی، ابراء، یحییٰ طیبی، اور آقا ہاجر یحییٰ ادیب شامل ہیں۔ میرزا الدین بھی ڈرامے کی دلچسپی کا ایک اہم نام ہے۔ اُن وی کے ڈراما نگاروں میں ہاں و قدسیہ اتفاق احمد، احمد اسلام احمد، عطاء الحق، احمد، جیل ملک، ڈاکٹر اور سجاد حسین، میوسی چاویدہ، قاطر شریا بھیجا، سلیم، جنی، محمد القادر جو صحابی اور منوہ بھائی قابل ذکر ہیں۔

## امتیاز علی تاج

سال وفات: ۱۹۰۰ء

سال ولادت: ۱۸۷۰ء

امتیاز علی تاج لاہور کے ملی وادبی گمرا نے میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد مولوی ممتاز علی دیوبند سے لقل مکانی کر کے لاہور میں آباد ہوئے تھے۔ وہ عربی قاری اور اردو کے بہت بڑے عالم اور رسمیتمن جدید صفات کے بانجھ میں سے تھے۔ ان کی والدہ محمدی بیگم بھی متعدد کتابوں کی مصنفہ تھیں۔ گواہ امتیاز علی تاج کو ماں اور باپ دنوں طرف سے ملی وادبی ما حل اور صفاتیہ مزاج ملا۔ بعد میں جس خاتون جواب امتیاز علی تاج سے ان کی شادی ہوئی وہ بھی متعدد کتابوں کی مصنفہ تھیں۔

انھوں نے مشعل ماڈل سکول لاہور سے میٹرک اور گورنمنٹ کالج لاہور سے بی اے کیا اور تعلیمی سلسلہ حکمل کرنے کے بعد انہا آبائی پیش صفات اپنالیا۔ وہ بہت سے رسالوں کے مدیر تھے جن میں پچھن کا رسالہ "پہول" خاتمی کا رسالہ "تہذیب نواں" اور "کھکھان" نمایاں طور پر قابل ذکر ہیں۔

امتیاز علی تاج نے اپنی زندگی میں علم و ادب کی خدمت کا پانچ اور حصہ میں پچھننا ہاں لیا۔ ادب میں صفات کے علاوہ انھوں نے "فن ڈراما ٹھاری" کی طرف توجہ دی۔ کالج کے زمانے میں انسیں ڈرامے سے سہری دفعہ تھی اور آخوند میک وہ اسی کے فروغ کے لیے کوشش رہے۔

امتیاز علی تاج نے بہت سے شاہکار ڈرامے لکھے۔ انھوں نے ایک ایک کے اور یہ یا کی ڈرامے بھی لکھے۔ "بچپن" ان کے مزاحیہ مقامین کے مجموعے کا نام ہے جو کتابی صورت میں چھپ چکا ہے۔ انھوں نے مزاحیہ اردو ادب کے لیے بچپن کا مشہور کردار تخلیق کیا۔ یہ ان کا شاہکار کردار ہے جو ہمارے معاشرے کے ایک خاص طبقے کا نامہ ہے جو غالباً امتیاز علی تاج کی تخلیق ہے۔ یہ "سرشار" کے "خرچی" اور "سجاد حسین" کے "حاجی بظول" کے بعد مشہور ترین مزاحیہ کردار ہے۔

اس کے علاوہ انھوں نے ریڈیو کے لیے بھی بہت سے ڈرامے لکھے۔ ان ریڈیو ڈراموں میں "قرطبہ کا قاضی"، "آرام و سکون"، "اصفہان کے شاعر"، "ورجینا"، "شیخ برادران" اور "کرم و نبر پانچ" اور غیرہ شامل ہیں۔

امتیاز علی تاج کے ڈراموں میں تمام اس فنی خوبیاں موجود ہیں۔ ان کی حریز سادہ اور بے ٹکلف ہے۔ وہ الفاظ کا استعمال بڑے سلیقے سے کرتے ہیں اور عمومی الفاظ کو بھی اپنی خوش اسلوبی سے استعمال کرتے ہیں کہو تو اسی کی وجہ سے ان پر گہر اثر مرتب کرتے ہیں۔ ان کے ڈراموں کی زبان سلیس اور بداں ہے۔ امتیاز علی تاج کرداروں کی تخلیق میں بڑی فنی ہمارت کا ثبوت دیتے ہیں۔ وہ اپنے کرداروں کو نفیانی تحریکیے کے ساتھ آگے بڑھاتے ہیں۔ وہ محض کٹ پی نہیں ہوتے بلکہ جانماز زندہ اور تحریک ہوتے ہیں۔

امتیاز علی تاج کے ڈراموں میں جتنی برجستگی اور بے سانگھی تھی ہے کسی ڈرامے کی کامیابی کا دار و دار اس کے ڈراموں پر ہوتا ہے۔ بھی وجہ ہے کہ انھوں نے مکالہ ٹھاری کی طرف خصوصی توجہ دی ہے۔ ان کے ہاں چذبات ٹھاری کی الحسین میں ملی ہیں جو اردو کے ڈرامائی ادب میں بہت کم درستیاب ہیں۔

"لکھ لاہور کا ایک ایمان" تاج کے سب سے مشہور اور طویل ڈرامے "انارکلی" کا اقتباس ہے۔ اس میں مغلیہ خاندان کی تصویر کشی کی گئی ہے۔ اسے ختم تاریخی الحسین کا جا سکتا ہے۔ تاج نے اس میں رومانوی انسانیت کو غفل عقليت و جبروت کے پس مغلیہ میں پیش کر کے کاتا حسین بنادیا ہے کہ مغلیہ مہد کی تہذیب و ثقافت کی جتنی جاگی تصویر ہماری آنکھوں کے سامنے گھوم جاتی ہے۔ اس کا شمار اردو زبان کے بہترین ڈراموں میں ہوتا ہے۔

قلعہ لاہور کا ایک ایوان

(فلحہ لاہور میں سفید چھر سے بنا ہوا ایک بلندگر نہایت سادہ اور دل کش الیوان ہے دیکھنے سے دماغ پر ایک فرحت افراخاً موشی اور خنکی کا ساڑھوتا ہے۔ اکبر ایک مند پر آنکھیں بند کئے اور پیٹھانی پر ہاتھالاٹار کے چپ چاپ لیتا ہے۔ معلوم ہوتا ہے سخت ڈھنٹ کے بعد اس کا دماغ ٹھک گیا ہے اور وہ اب بالکل خالی الذہن ہو کر اپنے مفعول اعصاب کو آرام پہنچانا چاہتا ہے۔ مہارانی پاس بیٹھی ہے۔ سامنے کنیزیں رقص کر رہی ہیں۔ مہارانی شہوڑی پر ہاتھ رکھ کے کچھ سوچ رہی ہے۔ اکبر ایک دو مرتبہ آنکھیں کھول کر پوں کنیزوں کی طرف دیکھتا ہے گویا ان کا رقص اسے تکلیف پہنچا رہا ہے۔ آخر ہاتھ اٹھاتا ہے اور کنیزیں جہاں ہیں وہیں ساکت ہو جاتی ہیں۔)

مہارانی: (خاموشی سے چونک کراکر کو دیکھتی ہے) مہاراج؟

اکبر: (منہ موزتے ہوئے، کنیزوں سے) جاؤ۔

(کنیز میں رخصت ہو جاتی ہے)

مہارانی: کیوں مہابالی؟

اکبر: (آنکیس بند کیے ہوئے) راحت نہیں۔ ان کے رقص کے قدم میرے تھکے ہوئے دماغ کو محمد پہنچاتے ہیں۔

مہارانی: پھر اتنی محنت کیوں کیا کرتے ہیں مہاراج؟

**اکبر:** (آنکھیں کھول کر حب چاپ ڈال کچھ درس امنے تکتا رہتا ہے۔ اور پھر سکون سے) شہنشاہ ہوں رانی!

مہارانی: ..... اور پھر بھی؟

**اکبر:** (بمیں اعجاز میں؟) کس کا قیاس جرأت کر سکتا ہے، کیا جا چتا ہوں۔

مہارانی: سیوک جو موجود ہیں۔

**اکبر:** (طرکے خفیہ قبم سے) بیسوں نے کتنے بادشاہوں کو اکیرہ عظم بنا دیا؟

مہارانی: نورتن اتنے ہے حقیقت ہیں؟

اکبر: (سکون سے) اگر ان کو اکبر کے خواب ہدایت نہ دیں۔

مها رانی: خواب!

(خواب تاک نظر وہ سامنے کھیل دو رکتے ہوئے) میری فوجیں، میری سیاست، میرے نورتن، سب میرے خوابوں کے بھیج آوارہ ہیں۔ کون میری طرح ناممکن کے خواب دکھل سکتا ہے؟ کون میری طرح اسے خوابوں کو حقیقت بخواہ سکتا ہے.....

مہارانی: آپ کی عظمت؟

اکبر: اور ابھی تک ..... ہندوستان ایک مسکین نئے کی طرح میرے ٹوے چاٹ رہا ہے۔ مگر ابھی تک میری زندگی کا سب سے محی عظمت میں سے خواب ہر رانی!

<sup>۱</sup>- شیخ مبارک، ابوالفضل، نفعی، عبدالرحیم خان خانای، راحمایمان، حکیم ابوالفتح محلانی، حکیم راجو ذرل، حکیم ابوالفتح کلایانی، حکیم همام اور مرزا عبدالمیر، کوکا ش

بڑا خواب ان دیکھا پڑا ہے اور میں اسے جنم دینے کا عزم اپنے میں نہیں پاتا۔  
مہارانی: خواب کا جنم؟ کیا اگر رہے ہیں مہمانی؟

اکبر: انسان کے جنم سے بہت زیادہ عزم چاہتا ہے رانی..... اور میں بہت تحکم گیا ہوں اور اکیلا ہوں ..... شخو  
کاش..... شخو

مہارانی: (اکبر کا منہ سکتے ہوئے) شخو؟  
اکبر: اپنے اچداد سے مختلف نہ ہو..... ٹورانی..... مغل

مہارانی: مغل کیا؟

اکبر: (آہستہ سے) لیکن ابھی کون جانتا ہے۔ کون سے سکتا ہے۔ (کسی قدر بے تاب ہو کر) مغلوں میں کوئی خواب دیکھنے والا نہ تھا۔  
انھیں اکبر مل گیا۔ اگر اکبر کے جانشیوں میں تیمور کی طوفانی روح، باہر کی حریت انگریز معلومات اور ہمایوں کا آہنی استقلال ہوا  
(آہستہ سے) لیکن ابھی کون جانتا ہے شخو..... کڑک کر، ہاؤز میں سر پنج پنج کرہ جائے اور قرن اور صدیاں اس کے سینے سے  
مغل علم کو نہ اکھاڑ سکیں۔

مہارانی: (مناسب جواب کی کوشش میں) شخو آپ کا موزوں جانشیں ہو گا۔  
اکبر: (گرم ہو گر) اگر اس کا یقین ہو جاتا۔ تو میں اپنے دماغ کا آخری ذرہ تک خواب میں تبدیل کر دیتا۔ لیکن میری تمام امیدوں سے وہ  
اتتابے اتنا ہے، اتنا بے نیاز ہے کہ میں..... لیکن میرا سب کچھ وہی ہے میں نہیں کہ سکتا مجھے کتنا عزیز ہے۔ کاش وہ میرے  
خوابوں کو سمجھے۔ ان پر ایمان لے آئے۔ اسے معلوم ہو جائے، اس کے فکر مند باپ نے اس کی ذات سے کیا کیا ارمان وابستہ کر  
رکے ہیں۔ وہ اپنی موت کے بعد اس میں زندہ رہنے کا کتنا مشتاق ہے..... (سوچتے ہوئے) لیکن ابھی کیا معلوم!

مہارانی: ابھی پچھلی تو ہے۔

اکبر: (فہماں آمیز مہنات سے) ہماری محبت دیوانی نہیں کہ اس کا اس وصال بھول جائے اور ہم چاہتے ہیں تم بھی اسے یقین دلاؤ کر  
فی الحال وہ ایک بے پرواں جوان کے سوا اور کچھ نہیں۔

مہارانی: مگر وہ اپنے ہم گروں سے کچھ بہت مختلف قسم نہیں ہے۔

اکبر: (کسی قدر برا فرد خختہ ہو کر) یہ تم مجھے سے کہ رہی ہو؟ اکبر سے؟ جو اس عمر میں ایک سلطنت کا بوجھا پنے کم سن کنڈھوں پر اٹھا کا تھا۔  
جس نے دنیا کی بے باک نظروں کو جھکنا سکھا دیا تھا، جو اس عمر میں منتوح ہند کو تحد کرنے کے دشوار مسائل میں منہک تھا۔ ہاں جو  
اس عمر میں خواب تک دیکھتا تھا (انٹھ کھڑا ہوتا ہے) تم ماں ہو۔ صرف ماں (جانا چاہتا ہوں)

مہارانی: آپ بہت تحکم پچھے ہیں۔ ابھی آرام فرمائیے۔

اکبر: کوئی رقص لاو۔ کوئی موسیقی۔ نرم، نازک، خوش آئند (بیٹھ جاتا ہے) انارکلی کہاں ہے؟ اُس کو بلاو، وہ تحکمے ہوئے دماغ کو شندک  
پہنچانا جانتی ہے۔

مہارانی: انارکلی پہاڑ ہے مہاراج اور اس کی ماں چاہتی ہے۔ آپ کی اجازت ہو۔ تو اسے تھوڑے عرصے کو تبدیلی آب و ہوا کے لیے کسی  
دوسرے شہر پہنچ دیا جائے۔

اکبر: (نہم دراز ہوتے ہوئے) حکیم نے اسے دیکھا؟

مہارانی: کچھ شخص نہ کر سکا لیکن خود انارکلی سمجھتی ہے آپ وہا کی تبدیلی اس کے لیے مفید ہوگی۔

اکبر: (بے پروائی سے) تم کو اعتراض نہیں تو اس کو اجازت ہے۔

مہارانی: لیکن حرم سرا کے جشن میں تھوڑے سے دن رہ گئے ہیں۔ اور انارکلی کے بنا جشن سونارہ جائے گا۔

اکبر: (کروٹ لیتے ہوئے) پھر مت جانے دو۔

مہارانی: دباو ڈالنا اچھا نہیں معلوم ہوتا۔

اکبر: زبردستی کیوں ظاہر ہو۔ جشن تک اس کو علاج کے بھانے سے غیر الیجا جائے اور جشن میں شامل کرنے کے بعد خصت دے دی جائے۔

مہارانی: لیکن وہ جشن کا اہتمام کیسے کر سکے گی؟

اکبر: صرف رقص و سرود..... انتظام کسی دوسرے کے پرداز ہو۔

مہارانی: دلارام!

اکبر: ہاں کہاں ہے ذہ۔ اس کو بلاو۔ اس کا گیت میرے دماغ کو تازگی بخشے گا (رانی تالی بجائی ہے)

(ایک خواجہ سرا حاضر ہو کر دست بست کھڑا ہو جاتا ہے)

مہارانی: دلارام!

(خواجہ سرا خصت ہو جاتا ہے)

جشن کے متعلق کوئی ہدایت؟

اکبر: (کسی قدر چوکر) میرا نورتن کو ہدایت دینا زیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے۔

مہارانی: جشن میں شطرنج کھلیں گے آپ؟

اکبر: کون کھلیے گا ہم سے؟

مہارانی: میں سیم سے کھوں گی۔

(دلارام حاضر ہو کر مجرما جاتا ہے)

مہارانی: دلارام! حرم سرا کے جشن کا اہتمام انارکلی کے بجائے مجھے کرنا ہو گا۔

دلارام: بسر جنم!

مہارانی: اور انارکلی صرف رقص و سرود ہی کے لیے شریک ہو گی۔

دلارام: بہت بہتر۔

مہارانی: تو جانتی ہے جشن کے لیے کیا کچھ کرنا ہو گا۔

دلارام: حضور میں پہلے کئی جشنوں کا اہتمام کرچکی ہوں۔

مہارانی: اور دیکھ مہابی سیم سے شطرنج کھلیں گے۔

دلارام: (کسی قدر چوکر) صاحبِ عالم سے!

مہارانی: ہاں!

دلارام کے دماغ میں سیم اور انارکلی کے خیالات اس قدر گموختے ہیں کہ وہ سن کر کوئی سی جاتی ہے.....

جشن شیش محل میں ہوگا..... اور روشنی ..... ٹوں رہی ہے؟

دلارام: (چونکر) صاحبِ عالم؟

(اکبر آنکھوں کر دلارام کی طرف دیکھتا ہے)

دلارام: صاحبِ عالم طیل تھے مہارانی۔

اکبر: نہیں وہ شریک ہوگا۔

مہارانی: نا، جشن شیش محل میں ہوگا۔ اور روشنی .....

اکبر: اب بس پہلے کوئی گیت۔ سید حاسادا اور میٹھا۔ مگر آوازِ سیمی اور زرم۔ گرم اور زخمی دماغ کو ایک خندام رہم چاہیے۔ رقص بلکا بخلکا۔

مکثروں کا شورہ ہو۔ یہست پچھرنے ہوں۔ پاؤں آہستہ زمین پر پڑیں جیسے بخول بر سر ہے ہوں، برف کے گالے زمین

پراٹر ہے ہوں۔ لیکن خمارنہ ہو، نیندنا آئے۔ ہمیں پھر مصروف ہوتا ہے۔

(دلارام رقص شروع کرتی ہے۔ مگر رقص کے دوران میں بھی وہ سوچ میں ہے اور وہی مصروفیت کے باعث اُس کے رقص میں نقش

نظر آ رہے ہیں)

اکبر: (انہوں کھڑا ہوتا ہے) پچھلیں کسی کو نہیں آتا۔ کوئی نہیں جانتا۔ اور انہا کلی علیل ہے۔

(اکبر اور پیچے پیچے مہارانی جاتی ہے)

دلارام: (میسے سوچ میں سُن کھڑی رہ جاتی ہے) انہا کلی ہو گی۔ سلیم ہو گا۔ اور اکبر بھی۔ کاش! اگر اکبر کو

اس کی آنکھوں سے دکھائی۔ آہا پر یہ ضرور ہو گا اور جشن ہی کے روز۔ دو تارے۔ وہی دو تارے۔ مگر ایک دکھتا اور

جگھتا ہوا۔ اور دوسرا ٹوٹ کر جھاہو ۔ اور کون جانے!

آہستہ سے زمین پر بیٹھ جاتی ہے۔ اور سر جھکا کر ایک گھری سوچ میں کھو جاتی ہے۔

(انہا کلی)

## مشق

1۔ مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جوابات لکھیں:

۲۔ اکبر کو کہنیوں کا رقص تکلیف کیوں دے رہا تھا؟

۳۔ عظیم مقامیہ سلطنت کا خواب کس نے دیکھا؟

۴۔ اکبر شوخ کے بارے میں گلرمند کیوں تھا؟

۵۔ اکبر اپنے نورتوں کو بے حقیقت کیوں سمجھتا تھا؟

۶۔ حرم سرا کے جشن کا اہتمام انہا کلی کے بجائے دلارام کے پر دیکھا کیا گیا؟

- 2 درست بیان کے سامنے (✓) اور غلط بیان کے سامنے (✗) کا نشان لگائیں:
- i. ہماری کتاب میں شامل ”انارکلی“ مکمل ڈراما ہے۔
  - ii. ڈرامے کا زیادہ تر انحصار کردار نگاری پر ہوتا ہے۔
  - iii. اردو کا پہلا ڈراما ”اندر سجا“ تھا۔
  - iv. مشہور کردار ”خوبی“، امتیاز علی تاج کی تخلیق ہے۔
  - v. امتیاز علی تاج کی شہرت کی وجہان کی افسانہ نگاری ہے
  - 3 ”انارکلی“ کے شامل کتاب حصے کا خلاصہ لکھیں۔
  - 4 امتیاز علی تاج پر مختصر سوائی و تنقیدی نوٹ لکھیں۔
  - 5 ”انارکلی“ اردو ادب کا شاہ کار ڈراما ہے۔ وضاحت کریں۔
  - 6 سینی کے حوالے سے مندرجہ ذیل جلوں کی وضاحت کریں:
    - i. ان کے رقص کے قدم میرے تھکے ہوئے دماغ کو صدمہ پہنچاتے ہیں۔
    - ii. ابھی تک میری زندگی کا سب سے بڑا خواب ان دیکھا پڑا ہے اور میں اسے جنم دینے کا عزم اپنے میں نہیں پاتا۔
    - iii. کاش وہ میرے خواجوں کو سمجھے، ان پر ایمان لے آئے، اسے معلوم ہو جائے اس کے فکرمند باپ نے اس کی ذات سے کیا کیا ارمان وابستہ کر کر گئے ہیں۔
    - iv. ہماری محبت دیوانی نہیں کہ اس کا سن و سال بخول جائے۔
- ﴿☆﴾

## میرزا ادیب

سال وفات: ۱۹۹۹

سال ولادت: ۱۹۱۳ء

میرزا ادیب کا اصلی نام دلادر علی اور قلمی نام میرزا ادیب ہے۔ ۱۹۳۱ء میں اسلامیہ ہائی سکول بھائی گیٹ سے میڑک کرنے کے بعد انھوں نے ۱۹۳۵ء میں اسلامیہ کالج لاہور سے بی۔ اے آز ز کیا۔ ۱۹۳۰ء میں ان کی شادی ہوئی۔ مجھنی ہی سے ان کا کاٹا شعروار ادب سے تعلق یوں سکول کے نامہ ہی سے ان میں ادبی رجحان فروغ پا رہا تھا۔

میرزا ادیب کی ادبی زندگی کا آغاز ۱۹۳۶ء سے ہوا۔ اس زمانے میں اسلامیہ کالج لاہور میں بہت سی علمی و ادبی شخصیتیں موجود تھیں جنھوں نے میرزا کے ادبی ذوق کو پروان چڑھانے میں معاونت کی۔ میرزا نے ابتداء میں شعروشاری کی طرف توجہ دی گر جلدی اسے ترک کر کے انسانیہ اور ڈراماتھاری کی طرف توجہ دی اور اس میں نام پیدا کیا۔

اس زمانے میں رومانوی تحریک عروج پر تھی۔ اس لیے میرزا ادیب نے بھی اسی تحریک کو پانیا۔ انھوں نے ۱۹۳۵ء میں رسالہ ”ادب لطیف“ کی ادارت سنیابی اور طویل عمر صنک اس سے وابستہ رہے۔ پھر ریڈ یوپا کستان میں طازم ہو گئے۔ اسی دوران میں انسانیہ اور ڈراماتھاری کی طرف بھر پر توجہ دیتے رہے۔

میرزا ادیب یک بابی اور ریٹی یا کی ڈراماتھاری میں اہم مقام رکھتے ہیں۔ تھیم ہند کے بعد اردو ادب میں ایک ایکٹ کے ڈرامے کو جو فروغ ملا اس میں میرزا ادیب نے اہم کردار ادا کیا۔ وہ محشرے کے بخش شناس تھے۔ اس لیے ان کے ڈراموں کے موضوعات عام اور روزمرہ زندگی سے تعلق ہیں۔ اپنے محشرے کی انسانی خواہشات اور توقعات کو میرزا ادیب نے خاص اہمیت دی ہے۔

میرزا ادیب نے کردار تھاری کے سلسلے میں بھی گہرے مشاہدے انجوں بصیرت اور فنا کاران گرفت سے کام لیا ہے، اس لیے انھوں نے زندگی کے عام کرداروں کو ڈرامائی کرداروں کا درجہ دیا ہے۔ ان کے مکالے نہایت برجستہ، منظر اور برجھل ہوتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے ڈراموں میں تھاری یا ناظر کی دلچسپی شروع سے آخر تک قائم رہتی ہے جو کسی کامیاب ڈراماتھاری کی سب سے بڑی خصوصیت ہے۔ ان کے ڈراموں کے اہم مجموعوں کے نام یہ ہیں۔ ”آنسو اور ستارے“، ”لبہ اور قالمیں“، ”ستون“، ”فصلیل شب“، ”خاک لشیں“، ”میں پردہ“ اور ”شیشی کی دیوار“۔ ان کے علاوہ ”صرافورد کے خلوط“، ”صرافورد کے رومان“ اور ”مشی کا دریا“ (آپ نہیں) ان کی زندہ رہنے والی کتابیں ہیں۔

## فائل

کردار

جیلہ، ارشاد، منور بیگم، نصیم۔

(جیلہ اور ارشاد مصروف گلگو ہیں۔ جیلہ ارشاد سے تین چار سال بڑی ہے)

جیلہ: ارشاد! بھی ایک بات میری کچھ میں نہیں آئی۔ کل آئی تھی تو تم بے حد خوش تھیں مگر آج اس قدر افسرده ہو کہ طبیعت پر بیان ہو گئی ہے۔  
معاملہ کیا ہے آخر!

ارشاد: معاملہ کیا بتاؤں جیلہ باتی!

جیلہ: کیوں؟ بتاؤ گی نہیں۔ ایک تودہ حال کہ فرخنہ کے جنیز کا ذکر کرتے ہوئے حصتی ہی نہیں تھیں اور آج صورت یہ ہے کہ بھی کے بیاہ کی بات کرتی ہوں تو خاموش ہو جاتی ہو۔

ارشاد: پھر کروں کیا باتی!

جیلہ: اب بھن کیا ہے آخر!

ارشاد: اب بھن سی اب بھن ہے باتی!

جیلہ: بتانے میں کیا حرج ہے؟

ارشاد: حرج کیا ہو گا باتی! منور نے جو حرکت کی ہے میں اس کا تصور بھی نہیں کر سکتی تھی۔

جیلہ: منور بیگم؟ کیا کہہ رہی ہوتی؟

ارشاد: بچ کہتی ہوں باتی! منور نے جو کچھ کیا ہے اس کی توقع شاید ایک دشمن سے بھی نہیں کی جاسکتی۔ میں نے یہ سوچ کر اس کے بیٹے سے اپنی فرخنہ کی متعلقی کی تھی کہ میری بچپن کی سیکلی ہے میرا پورا ساتھ دے گی لیکن ہو تو اس کے بالکل بر عکس ہے۔

جیلہ: کیا نصیم نے کچھ گڑ بڑ کی ہے؟

ارشاد: نصیم کیا گڑ بڑ کرے گا۔ بڑا چھالڑا کا ہے۔

جیلہ: اس کے باجان کو اس رشتے پر کچھ اعتراض ہے؟

ارشاد: بالکل نہیں؟

جیلہ: تو پھر میں نہیں بھتی کہ تھیں خلاحت کس سے ہو سکتی ہے؟

ارشاد: باتی! میں نے کہا نہیں ہے کہ منور نے جو کچھ کیا ہے اس کی توقع کسی دشمن سے بھی نہیں ہو سکتی تھی؟

جیلہ: دراچل سے بات کرو۔ میرا تو خیال ہے کہ فرخنہ کو وہ بہت پسند کرتی ہے۔ کئی بار میں نے اسے تمہاری بچی کو پیار کرنے والے دیکھا ہے۔

ارشاد: پیار ہوتا تو ہم پر قلم نہ کرتی۔

جیلہ: کیا الٹا کر دیا ہے؟

ارشاد: جو کچھ کہا ہے وہ انکار سے بھی بدتر ہے۔

جیلہ: انکار سے بھی بدتر ا।

ارشاد: ہاں باہمی ایاد ہے باہمی اس رشتے پر گفتگو سب سے پہلے تم ہی نے کی تھی۔

جیلہ: یقیناً میں نے کی تھی اور منور نے ایسی خوشی کا انکھار کیا تھا جیسے وہ ایک مدت سے ہی اس بات کا انتظار کر رہی تھی۔

ارشاد: کہ مجھے ذیل کرے۔ اس کے پیش نظر اور کوئی مقصود نہیں تھا۔ باہمی! تم جانتی ہو کہ ہم دونوں میں یہ بات بھی ہو چکی ہے کہ آنے والے دبیر کے آخری دونوں میں شادی ہو گی۔ جیزیر قریب تک مکمل کر لیا ہے۔ سب کو اس کی اطلاع عمل پہنچی ہے۔ اب محترمہ نے پیشے پیشے یہ مطالبہ کر دیا ہے کہ فرخندہ کے جیزیر میں ایک کوئی بھی شامل ہو۔

جیلہ: کیا؟

ارشاد: لوپر ٹھو۔ کل شام کے وقت یہ رقصہ ملا تھا۔

جیلہ: (پڑھتے ہوئے) پیاری بہن، جیلہ خاتون! ابیری یہ خواہش نہیں شدید مطالبہ بھی ہے کہ فرخندہ کے جیزیر میں ایک کوئی بھی شامل کرو۔ میں یہ بتا دیا ضروری بھتی ہوں کہ اس کے بغیر جو جیزیر بنے گا وہ ہمیں منظور نہیں ہو گا۔

ارشاد: دیکھا باہمی! اس قسم کا مطالبہ اور پھر اس صورت میں سوائے دشمن کے اور کوئی کر سکتا ہے۔

جیلہ: میں تو بھتی ہوں کہ کوئی شخص ہوش و خرد کے عالم میں یہ نہیں کر سکتا۔ یہ منور نے رقصہ کھا ہے؟

ارشاد: اور کس نے لکھا ہے اتسیں بیک ہے!

جیلہ: دکھا دنا کاغذ۔ یقچ نام کیا لکھا ہے..... یہ منور کہا ہے۔ کوئی اور نام ہے۔

ارشاد: ”مجنو“ ہے۔

جیلہ: ”مجنو“..... یہ کون ہے؟

ارشاد: ہم لوگ اسے منور نہیں مجنو کہا کرتے تھے۔

جیلہ: گویا قدas نے لکھا ہے۔

ارشاد: اور کس نے لکھا ہے باہمی! ایسے لفظ لکھتے ہوئے اُسے کچھ شرم بھی نہیں آئی۔ لے دے کے دو کھیاں ہیں ہمارے پاس۔ ایک میں رہتے ہیں اور دوسرا سے جو کرایہ ملتا ہے اس سے گزر اوقات کرتے ہیں۔ فرخندہ کے ابا کی جتنی تنخواہ ہے وہ تم جانتی ہو۔ اس تنخواہ سے گھر کے اخراجات کس طرح پورے ہو سکتے ہیں اور پھر یہ بھی دیکھو، میں صرف فرخندہ کی ماں نہیں ہوں گھر میں بیانے لائق دوادر بھی پیشیاں ہیں۔ اس بیٹی کے جیزیر میں کوئی دے دیں تو باقی دو بیٹیوں کو کیا دیں گے۔ یہاں پہنچنے کے لیے کوئی کا مطالبہ کر رہی ہے تو وہ ماں باپ کو کھیاں کیوں نہیں مانگیں، جن کے گھروں میں ہماری دوسرا دو بیٹیاں جانے والی ہیں۔

جیلہ: نیک گہری ہوا!

ارشاد: ابھی میں نے فرخندہ کے ابا سے اس رفعے کا ذکر کیا نہیں، کیا کہوں اُن سے! کیا کہیں گے وہ۔ یہ حصاری بہن اُنی کیلی ہے۔ بڑا نازکرتی تھیں اس پر۔ بہت خوش ہو رہی تھیں یہ رشتہ کر کے۔ اب بتاؤ کیا کہتی ہو تم، باہمی! وہ کیا کچھ نہیں کہیں گے؟ کیا کچھ نہیں سوچیں گے؟

اگر ایسا مطالبہ کرنا تھا تو شروع ہی میں انکار کر دیتی۔ مجھے زیادہ فکایت نہ ہوتی بلکہ کوئی فکایت نہ ہوتی لیکن اس وقت کہ سب غریزوں، رشتہ داروں کو علم ہو چکا ہے کہ میری فرخندہ منور کے گھر جا رہی ہے۔ چند ماہ بعد شادی ہو رہی ہے اس کا یہ مطالبہ کسی طرح

بھی جائز ہے؟

جیلہ: بالکل ناجائز ہے!

ارشاد: (آواز میں جذبات کی شدت سے لرزش) میں کیا نہ دکھاں گی لوگوں کو۔ رشتہ دار کیسے کیسے طعنے دیں گے۔ میری بھی کے دل پر کیا گزرے گی۔ باہمی! یہ کس کارن ہمارے درپے آزار ہو گئی ہے۔

جیلہ: صریح ایجاد تی کر رہی ہے۔

ارشاد: زیادتی سی زیادتی باہمی۔ میری تو سمجھ میں نہیں آتا کہ ہو گا کیا!

جیلہ: ارشاد۔

ارشاد: کہو باہمی۔

جیلہ: اس قدر مالیوں ہونے کی ضرورت نہیں ہے۔

ارشاد: کیا ابھی کوئی امید کی صورت باقی ہے؟

جیلہ: کیوں نہیں؟ میں اس کے پاس جا رہی ہوں۔ اسے بتاؤں گی۔ امید ہے معمولیت کی راہ اختیار کرے گی۔

ارشاد: اگر نہ کی تو.....

جیلہ: کیوں نہ کرے گی۔ مجھے یقین ہے کہ اس نے یہ مطالبہ کسی غلط فہمی کی بنا پر کیا ہے۔

ارشاد: غلط فہمی کیسی؟

جیلہ: میرا مطلب ہے۔ کسی لگائی بھائی کرنے والی عورت کے ہمراز میں آ کر۔ جانتی ہو دنیا میں ایک دوست اور دشمن ہوتے ہیں۔

بعض لوگوں کی فطرت ہوتی ہے کہ وہ کسی کو خوش دیکھنے نہیں سکتے۔ تم نے اس رفعے کا کوئی جواب تو نہیں دیا۔

ارشاد: جواب کیا دے سکتی تھی۔

جیلہ: بس ٹھیک ہے۔ گفتگو کرتی ہوں ابھی جا کر۔ جب تک لوثوں کسی سے کچھ کہنا سننا نہیں ہے اور نہ افسوس کرنے کی ضرورت ہے۔ پھر نہیں کیا صورت حال ہے اور کیوں ہے؟ سمجھ لیانا۔

ارشاد: ہا۔

جیلہ: ذرا کریم سے کہنا پڑیں لے آئے۔

(منظر کی تبدیلی کے لیے موسيقی)

جیلہ: منورا جب میں نے وہ رقصہ پڑھا تو یقین ہی نہیں آتا تھا کہ اس کے لکھنے والی تم ہو۔ یہ تمیں بیٹھے بٹھائے کیا ہو گیا ہے منورا حکر دی ہے۔ سراسر زیادتی کر رہی ہو۔

منور: نہیں آپا۔

جیلہ: زیادتی نہیں کر رہی تو اور کیا کر رہی ہو۔

منور: یہ تو میں نہیں کہ سکتی کہ کیا کر رہی ہوں مگر زیادتی نہیں کر رہی۔

جیلہ: کمال کر رہی ہو۔ اتنی زیادتی کے بعد بھی کہ رہی ہو کہ زیادتی نہیں کر رہی۔ تمیں خبر نہیں ہے کہ ایک کوئی کے کرائے سے ان کے مگر کا خروج چلتا ہے۔

منور: ماں باپ اولاد کی خوشی کے لیے قربانی نہیں دیتے؟

جیلہ: اچھا فرض کر لیا جائے کہ وہ اپنی بیٹی کو خوشی دے دیں تو باقی دو بنیوں کو کیا ملے گا؟

منور: میرا اس مسئلے سے کوئی واسطہ نہیں ہے۔ پس کی اور اس کے شوہر کی دردسری ہے میری نہیں۔

جیلہ: اور تم یہ چاہتی ہو کہ تمہارے بیٹے کو ضرور کوئی خوشی دے دی جائے۔

منور: کوئی اس کی بیٹی کی ہو گئی میری نہیں۔

جیلہ: منور معاف کرنا شاید یہ الفاظ تحسین تنگ لگیں گے مگر میں یہ کہے بغیر نہیں رہ سکتی کہ تمہاری اپنی بیٹی نہیں ہے اس لیے اس طرح سوچ

رہی ہو۔ تمہارے گھر میں بھی بیٹی ہوتی پھر میں دیکھتی کہ کس طرح اپنے بیٹے کے لیے یہ مطالبہ کرتیں۔ بیٹی نہیں ہوتی۔ اس لیے ان

مگر وہ اور اندر بیٹوں سے آزاد ہو جن میں بنیوں والے رات دن گرفتار رہتے ہیں۔ بیٹی کا بوجھ سر پر ہوتا ہے بہت آہستہ آہستہ قدم

آٹھاتی ہے کیوں کہ اس کے راستے میں کائنے بچھے ہوتے ہیں۔ اگر تمہارا اپنا راستہ ہمارا ہے تو اس ماں کا بھی خیال کرو جس کے

ہاتھے چاروں طرف بلند پہاڑ کھڑے ہیں۔ اس کا کیا حال ہے۔ اس کا کیا حال ہے۔ اس کا کیا حال ہے۔ یہ بھی سوچ لو۔

منور: مجھے کچھ سوچنے کی ضرورت نہیں ہے۔

جیلہ: اتنی کھوڑو ہو جگی ہو۔

منور: جو دل میں آئے سکے دو۔ میں مرنگیں مانتی۔

جیلہ: منورا

منور: آپا! اس وقت تم کہ رہی ہو کہ میں زیادتی کر رہی ہوں۔

جیلہ: بالکل زیادتی کر رہی ہو۔

منور: اور یہ اس لیے کہ بھی مجھ پر بھی زیادتی ہوئی تھی۔

جیلہ: کیا؟

منور: ایک منٹ تھہردا پا! (ذرسا وقفہ) یہ پڑھو۔ آہستہ سے ہاتھ میں لو۔ میرا اتنا کاغذ ہے۔

جیلہ: یہ کیا ہے۔ (پڑھتے ہوئے) ”ماں باپ اولاد کی خوشی کے لیے کیا کچھ نہیں کرتے۔ آپ اپنی بیٹی کو ایک کار دے دیں گے تو کیا قیامت آجائے گی۔“ یہ ہے کیا؟

منور: یہ رقص ارشاد کی ماں نے میری مرہوم ماں کے نام لکھا تھا۔

جیلہ: کیوں؟

منور: میری ملکی ارشاد کے بھائی سے ہو چکی تھی۔ بیاہ کی تیاریاں بڑے زور شور سے ہو رہی تھیں کہ یہ رقص آگیا۔

جیلہ: اس میں ارشاد کا کیا قصور؟

منور: یہ رقص ارشاد ہی نے انتہائی اصرار کر کے اپنی ماں سے لکھوا یا تھا کیوں کہ ان دونوں ایک دولت مندوڑ کی اس کی نئی سیکھی بیٹی تھی اور اس دولت مندوڑ کی جھوٹی بہن کتواری تھی۔ ارشاد چاہتی تھی کہ اس کے بھائی کی شادی وہیں ہو۔

جیلہ: ہیں!

منور: آپا! جب یہ رقص ابا ادراگی نے پڑھا تو ان کی جو حالت ہوئی بیان نہیں کر سکتی۔ اب بھی ان کے انتہائی افراد، پُشمردہ، ذکری، غم دیدہ

چہرے یوں آنکھوں کے سامنے آتے ہیں تو میں کا نبض اٹھتی ہوں۔ ان دنوں ہمارے گھر کی حالت بہت خراب تھی۔ بڑی مشکل سے گزارا ہوتا تھا۔ چند رہ میں ہزار کی کارکماب سے آتی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ رشتہ ٹوٹ گیا اور یہی بات تو ارشاد چاہتی تھی۔ آپ تم کہتی ہو میں ارشاد پر زیادتی کر رہی ہوں۔ سوچ جو اس وقت اسے خیال نہ آیا ”منجو“ جس پر ظلم کر رہی ہے اس کی بیچپن کی سیکھی ہے۔ اس کے ساتھ سکول میں پڑھ پڑھی ہے۔ جس کے ذکر کو وہ اپناؤ کھو دی جس کی خوشی کو وہ اپنی خوشی سمجھتی رہی ہے۔ اسے خیال نہ آیا کہ بیچاری منجو کا کیا حال ہو گا۔ اس کے غریب ماں باپ کا کیا حال ہو گا۔ اس نے یہ نہ سوچا کہ زندگی کا راستہ ہمیشہ ہمارے نہیں رہتا۔ اس میں اچاک بڑے گہرے کھڈا آ جاتے ہیں۔ اس راہ پر پھول ہی نہیں اگتے۔ کانے بھی نکل آتے ہیں۔ آپا! میں کچھ نہیں کر رہی۔ جو کچھ کر رہی ہے منجو کر رہی ہے۔ وہ منجو ہے آج سے تیرہ چودہ برس پہلے اس نے ٹھکرایا تھا۔ جورات رات بھر روتی رہی تھی۔ جس نے اپنی بد نصیب ماں کو اپنے گلرمد باپ کو آہیں بھرتے دیکھا تھا۔ وہ منجو میرا تعاقب کرتی رہی ہے۔ اور اسی نے مجھے ایک طرف ہٹا کر یہ رقصہ لکھا ہے۔

(منور درج ذات میں دو تین لمحوں کے لیے خاموش ہو جاتی ہے)

جمیلہ: منور بہن! مجھے اس واقعے کا کوئی علم نہیں تھا۔

منور: وہ کیوں بتائی تھیں!

جمیلہ: حیرت ہے اپنی بیٹی کی میکنی تھمارے بیٹے سے کرتے ہوئے وہ بھول گئی کہ وہ تم پر یہ ظلم کر رہی ہے۔

منور: میں یہ بھول جانا چاہتی تھی اور بھول گئی تھی۔ اللہ نے مجھے سب کچھ دے دیا ہے۔ ایک یک طیہت شوہر جو میری ہربات مان لیتا ہے۔ ایک اطاعت شعار بیٹا جنے دیکھتی ہوں تو اپنی آغوش تربیت پر فخر ہوتا ہے لیکن جب تھا ہوتی ہوں تو ”منجو“ نہ جانے کہاں سے نکل کر چپ چاپ سامنے آ جاتی ہے۔ اس کی آنکھوں سے آنسو بہرہ ہے ہیں۔ سر جھکا ہوا ہے۔ سر سے پاؤں تک وہ مجھے مظلومیت کی تصویر نظر آتی ہے..... اور.....

جمیلہ: اسے معلوم ہونا چاہیے۔ مجھے تم سے کچھ نہیں کہنا ملتا..... اور کچھ نہیں کہنا۔

(ڈراما وقہ)

منور: (ڈر بلند آواز سے) فیض بیٹا!

فیض: جی! امی جان!

منور: کیا! بھی! بھی! باہر سے آرہے ہو۔

فیض: جی! ہاں، فرمائیے۔

منور: فیض بیٹا! میں آج کچھ کہنا چاہتی ہوں تم سے۔

فیض: ای! آپ یہ الفاظ لکھ کر مجھے شرمسار کر رہی ہیں۔ آپ مجھے حکم دیں آپ کے کسی حکم پر میں چون وچرانگیں کر سکتا۔

منور: مجھے اپنے اطاعت شعار بیٹے سے یہی تو قع ہے۔ بیٹا! قصہ یہ ہے کہ تھماری میکنی ٹوٹ گئی ہے۔

فیض: ٹوٹ گئی ہے۔

منور: میں نے تو زدی ہے۔

فیض: اچھا! می جان۔

منور: نہیں..... کچھ..... میرا مطلب ہے.....

ضمیم: ای جان! آپ جو کچھ کریں گی اس پر میں کبھی اعتراض کا قصور بھی نہیں کر سکتا۔ صرف ایک دوبار میں پوچھنا چاہتا ہوں۔  
منور: کہوا

ضمیم: نیز شدہ اس لیے ختم کر دیا گیا ہے کہ جن لوگوں کو آپ میری سر اوال بنانا چاہتی تھیں وہ کوئی کام طالبہ پورانہ کر سکے۔  
منور: ہاں

ضمیم: اور یہ بھی کہ آپ نے ان سے کوئی کام طالبہ اس لیے کیا ہے کہ انہوں نے میرے ننانانی سے کار کام طالبہ کیا تھا۔

منور: یہ باتیں تھیں کہاں سے معلوم ہوئیں؟

ضمیم: ای امیں ابھی ابھی خالدہ جان کے گھر سے آیا ہوں۔ انہوں نے ذکر کیا تھا مگر مجھے ان سے کیا ای! میرا فرض تو آپ کا حکم بانداہی ہے۔  
میں آپ کے ہر حکم کو اپنے ایمان کا جزو سمجھتا ہوں۔

منور: اللہ کرے تھیں زندگی کی ساری خوشیاں حاصل رہیں۔ ہمیشہ سکھی رہو۔ جارہے ہو ٹھیم! جاؤ۔

(ڈراما و فلم)

منور: کیوں ٹھیم! الوٹ آئے کیا بات ہے؟

ضمیم: ای! آنکھ دہ آپ میرے رشتے کی بات چیت کبھی نہ کریں۔

منور: وہ کیوں؟

ضمیم: میں شادی نہیں کراؤں گا۔

منور: شادی نہیں کراؤ گے؟

ضمیم: جی! ای جان! اس کی وجہ یہ ہے امیں ایک لڑکی کو کسی گناہ، بحث اور قصور کے بغیر سزا دینے کے بعد مناسب نہیں سمجھتا کہ کسی اور گھر کے دروازے پر دستک دی جائے۔ اگر بے گناہوں کو ذاتی انتقام کی آگ میں جھوک دینے کا سلسلہ چل لکھا تو ہر طرف شعلے ہی شعلے بھڑک آٹھیں گے۔ کرے کوئی اور بھرے کوئی کی روایت نہ جانے کئے گروں کا سکون لوٹ لے گی۔ کتنے گھر بتاہ و بر باد ہو جائیں گے۔ ای جان! میں جو کچھ گرہا ہوں وہ شاید گستاخی ہے لیکن آپ نے ہی تو مجھے سبق دیا ہے کہ بیٹا! ہمیشہ سچ بولو میں آپ کی صحیح پر عمل کر رہا ہوں۔ اچھا ہی جان!

(وقفہ)

ارشاد: کون ہے؟

منور: دروازہ کھلو۔

ارشاد: منور! ..... تم۔ میرے گھر پر!

منور: ہاں تمہارے گھر پر۔

ارشاد: باجی جیلے نے مجھے سب کچھ بتا دیا ہے..... اور میں بکھہ چکی تھی کہ اب ہم دونوں گھروں میں ہزاروں لاکھوں میلیوں کی ڈوری آجھی ہے۔

منور: یہ ڈوری تجوہ نے پیدا کی تھی۔

ارشاد: تواب۔

منور: وہ اپنی ساری دُوریاں، سارے فاصلے، ساری کدوں تسلی لے کر چلی گئی ہے۔ اب نہیں آئے گی۔  
ارشاد: مگر مجھے کچھ دے گئی ہے۔  
منور: کیا؟

ارشاد: ندامت کے آنسو جو میری آنکھوں سے بڑھ رہے ہیں۔

منور: ارشاد بہن! ان آنسوؤں کو پونچھوڑا لو۔

ارشاد: نہیں تم یہ افسوس قبول کرو۔

منور: میں کیا قبول کروں۔ میری تو اپنی آنکھوں میں شرم دگی کے آنسو چھٹک رہے ہیں۔

ارشاد: اچھا ہوا یہ آنسو بہگئے۔ ان کے ساتھ فرت، انتقام، خود غرضی کی کثافت بھی بہگئی ہے۔

منور: ارشاد بہن!

ارشاد: منور بہن!

### (اختام)

(”تحریریں“ لاہور \_\_\_\_\_ اکتوبر، نومبر ۱۹۷۴ء)

## مشق

- 1- مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جوابات لکھیں۔
  - i- ارشاد پر بیان کیوں تھی؟
  - ii- منور نے کیا کیا تھا جس کی توقع دشمن سے بھی نہیں ہو سکتی؟
  - iii- منور نے رفتے میں کیا لکھا تھا؟
  - iv- منور اپنی زیادتی کو زیادتی کیوں نہیں سمجھ رہی تھی؟
  - v- جیل کو کس واقعہ کا علم نہیں تھا؟
- 2- درست جوابات کے گرد دائرہ لگائیں:
  - a- ”فاصلے“ کا مصنف کون ہے؟
  - b- امیاز علی ہائج
  - c- میرزا ادیب
  - d- آغا حشر
  - e- حکیم احمد شجاع
- 3- میرزا ادیب کی وجہ شہرت زیادہ تر کیا ہے؟
- 4- a- مضمون لگاری      b- افسانہ لگاری      c- تقدید لگاری      d- ڈراما لگاری
- 5- میرزا ادیب کا تعلق کس شہر سے تھا؟
- 6- a- سیالکوٹ سے      b- لاہور سے      c- گوجرانوالا سے      d- راولپنڈی سے

- 3۔ ڈراما "فاصٹے" کا مرکزی خیال لکھیں۔
- 4۔ ڈراما "فاصٹے" کا خلاصہ لکھیں۔
- 5۔ میرزا ادیب پر مختصر سوچی و تقدیدی نوٹ لکھیں۔
- 6۔ "میرزا ادیب اپنے ڈراموں میں عام زندگی کے کرداروں کی باہمی کلکش کو موضوع بناتے ہیں"۔ ڈراما "فاصٹے" کے ایک اہم کردار پر مختصر نوٹ لکھیں۔
- 7۔ سینی کے حوالے سے مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں:
- i. منور نے جو کچھ کیا ہے اس کی توقع شاید ایک دشمن سے بھی نہیں کی جاسکتی۔
  - ii. میں تو بھتی ہوں کہ کوئی شخص ہوش و خرد کے عالم میں یہ نہیں کر سکتا۔
  - iii. اگر تمہارا اپنا راستہ ہموار ہے تو اس ماں کا بھی خیال کرو جس کے سامنے چاروں طرف بلند پہاڑ کھڑے ہیں۔
  - iv. کرے کوئی اور بھرے کوئی کی روایت نہ جانے کتنے گھروں کا سکون نوٹ لے لی۔
  - v. اچھا ہوایا آنسو بے گئے، ان کے ساتھ نفرت، انتقام، خود غرضی کی کثافت بھی پہنچی ہے۔

☆☆.....☆☆.....☆☆

## مضمون

مضمون نظر کی وہ صنف ہے جس میں کسی خاص موضوع پر اپنے جذبات و احساسات اور خیالات کو بہبود و مربوط انداز میں قلم بند کیا گیا ہو۔ مضمون نگار کے لیے لازم ہے کہ وہ جس موضوع پر مضمون لکھ رہا ہے سب سے پہلے اس کے بارے میں ضروری علمی مواد مجع کرے پھر اس مواد کو مختلف پیراگراف میں تقسیم کر کے پیش کرے۔ پہلے اپنے موضوع کا تعارف کرائے پھر ان دلائل و برائین کو پیش کرے جو اس کے موضوع کی حمایت یا مخالفت میں ہوں اور آخرين کوئی تنبیہ برآمد کرے۔

مضمون جس نوعیت کا ہو زبان بھی ویسی ہی لکھنی چاہیے۔ اگر مضمون سائنسی تاریخی یا نہ ہی نوعیت کا ہو تو ان علوم و فنون کی موجود اصطلاحات و تراکیب کا استعمال ہونا چاہیے۔ اسی طرح تاثراتی یا بیانیہ نوعیت کے مضامین یا ظریفہ اور مزاجیہ مضامین کی زبان آسان اور سادہ ہوئی چاہیے تاکہ ہر ذہن کا قاری ان سے لطف انداز ہو سکے۔ شاعرانہ زبان صرف تاثراتی قسم کے مضامین کے لیے منید ہو سکتی ہے۔

مضمون میں خیالات کا مرتب و تنظیم ہوتا ضروری ہے۔ مضمون نگار کو چاہیے کہ جو کچھ کہنا چاہتا ہے، اُسے ترتیب و تنظیم سے پیش کرے۔ اگر خیالات منتشر یا مطلقی ربط سے محروم ہوں گے تو مضمون مطلوب اثرات پیدا کرنے سے قادر ہے گا۔

مضمون اور مقالے میں معمولی سافرق ہوتا ہے۔ مضمون مختصر ہوتا ہے جبکہ مقالہ طویل ہوتا ہے۔ مضمون میں موضوع کے اعتبار سے سادہ زبان بھی استعمال کی جاسکتی ہے اور بیان میں تکشیقی بھی ہوتی ہے جبکہ مقالے میں سنجیدگی اور علمی وقار ہوتا ہے۔ مقالے میں مقالہ نگار اپنی تحقیق کا نچوڑ پیش کرتا ہے۔ اس لیے اس کا انداز تحقیقی اور عالمانہ ہوتا ہے۔ مضمون سطحی معلومات بھی پہنچاتا ہے جبکہ مقالے کے مضامین میں زیادہ گہرائی ہوتی ہے۔

اور میں مضمون نگاری کا آغاز سید احمد خاں نے اپنے رسالے "تہذیب الاخلاق" سے کیا۔ اس رسالے نے مرید کے علاوہ جلیل نذیر احمد، مولوی چراغ علی، محسن الملک اور وقار الملک جیسے مضمون نگار پیدا کیے۔ ان کے بعد کے مضمون نگاروں میں مولوی عبدالحق، فتح اللہ بیگ، سر عبد القادر عبدالجلیل شریار اور حافظ محمود شیرازی کے نام خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ جدید دور کے مضمون نگاروں میں ڈاکٹر سید عبداللہ سید وقار عظیم ابواللیث صدیقی، ڈاکٹر فرمان فتح پوری، ڈاکٹر جیل جابی، ڈاکٹر خواجہ محمد زکریا اور ڈاکٹر ووزیر آغا کے نام خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

## سرسید احمد خاں

سال وفات: ۱۸۹۸ء

سال ولادت: ۱۸۷۲ء

سرسید احمد خاں دہلی میں پیدا ہوئے۔ ان کے آباؤ اجاد شاہجہان کے زمانے میں ہرات سے ہندوستان آئے اور شاہی دربار میں ملازم ہوئے۔ سرسید کی تعلیم و تربیت ان کی والدہ نے کی۔ سرسید کے والدہ نے قناعت پنداشنا تھے اور والدہ بے حد ذینہ ان اور نیک خاتون تھیں۔ زمانے کے دستور کے مطابق سرسید نے قرآن مجید عربی، فارسی اور طب کی تعلیم حاصل کی۔ نیز ریاضی بیت، منطق، صرف و خوار علم بیان میں بھی کمال حاصل کیا۔ ذوق شعر و خن سرسید کو ورش میں ملا تھا۔ غالب اور مومن کی صحبتوں نے ان کے ذوق و شوق کو مزید جلا جائی۔

وہ ۱۸۳۸ء میں دہلی میں سرسرشہدار مقبرہ ہوئے۔ پھر رفتہ رفتہ ترقی کی منازل طے کرتے ہوئے سب نج کے عہدے پر بھیگے۔ ۱۸۴۲ء میں پھادر شاہ ظفر نے سرسید کو جواہر الدولہ کے خطاب سے نوازا۔ ۱۸۵۵ء میں صدر امین ہو کر بجنور میں مقیم ہو گئے۔ دو سال بعد ۱۸۵۷ء کی جگ آزادی شروع ہوئی تو وہ اپنی والدہ کے ہمراہ میرٹھ روانہ ہو گئے۔ انھی ایام میں انسانی ہمدردی کے تحف اخنوں نے کئی اگری زموروں اور بچوں کی جان بچائی۔ ۱۸۶۹ء میں جب سرسید کے صاحبزادے اعلیٰ تعلیم کے حصول کے لیے انگلستان روانہ ہوئے تو سرسید بھی اپنے بیٹے کے ہمراہ چلے گئے تاکہ آسکافورڈ اور کیمبریج یونیورسٹی کے طریقہ تعلیم کا مشاہدہ کر سکیں۔ چنانچہ جب ہندوستان واپس آئے تو اخنوں نے آسکافورڈ اور کیمبریج یونیورسٹی کی طرز پر کالج کے قیام کا ارادہ کیا اور علی گڑھ میں ایک سکول قائم کیا جو بتدریج ترقی کرتے ہوئے کالج اور پھر یونیورسٹی بن گیا۔

سرسید نے اپنی تمام عمر علم و ادب کی خدمت میں گزاری اور اپنے رسائلے "تہذیب الاخلاق" کے ذریعے مسلمان قوم کو زیور تعلیم اور جدید تفاضلوں سے ہم آہنگ کر کے ایک نئی راہ دکھائی۔ ۱۸۷۸ء میں اخنوں نے ستر برس کی عمر میں پنچن لی اور تمام تر مشکلات کے باوجود آخری دم تک اپنا مشن جاری رکھا۔

سرسید کی اہم تصانیف یہ ہیں:-

آثار الصنادید، رسالہ اسابب بقاوت ہند، خطبات احمدیہ، صحیح آئین اکبری، تاریخ سرکشی بجنور، سفرنامہ انگلستان، کلمۃ الحق، مصائب میں تہذیب الاخلاق، اور قرآن مجید کی تفسیر۔

## رسم و رواج

جو لوگ کہ حسن معاشرت اور تہذیب اخلاق و شائستگی عادات پر بحث کرتے ہیں ان کے لیے کسی ملک یا قوم کے کسی رسم و رواج کو اچھا اور کسی کو راٹھبرانا نہایت مشکل کام ہے۔ ہر ایک قوم اپنے ملک کے رسم و رواج کو پسند کرتی ہے اور اُسی میں خوش رہتی ہے کیونکہ جن باتوں کی تجھٹن سے عادت اور موانت ہو جاتی ہے وہی دل کو بھلی معلوم ہوتی ہیں لیکن اگر ہم اسی پر اکتفا کریں تو اس کے متنی یہ ہو جاویں گے کہ بھلانی اور برائی حقیقت میں کوئی چیز نہیں ہے بلکہ صرف عادت پر موقوف ہے۔ جس چیز کا رواج ہو گیا عادت پڑ گئی وہی اچھی ہے اور جس چیز کا رواج نہ ہوا اور عادت نہ پڑی وہی بری ہے۔

مگر یہ بات صحیح نہیں بھلانی اور برائی فی نفسہ مستقل چیز ہے۔ رسم و رواج سے البتہ یہ بات ضرور ہوتی ہے کہ کوئی اُس کے کرنے پر نام نہیں دھرتا، عیب نہیں لگاتا کیونکہ سب کے سب اُس کو کرتے ہیں مگر ایسا کرنے سے وہ چیز اگر فی نفسہ بری ہے تو اچھی نہیں ہو جاتی۔ بس ہم کو صرف اپنے ملک یا اپنی قوم کی رسومات کے لائق ہونے پر بھروسہ کر لیتا ہے جا چے ہے بلکہ نہایت آزادی اور نیک دلی سے اُس کی اصلیت کا امتحان کرنا چاہیے تا کہ اگر ہم میں کوئی ایسی بات ہو جو حقیقت میں بد ہو اور بسبب رسم و رواج کے ہم کو اُس کی بدی خیال میں نہ آتی ہو تو معلوم ہو جاوے اور وہ بدی ہمارے ملک یا قوم سے جاتی رہے۔

البتہ یہ کہنا درست ہو گا کہ ہرگاہ محبوب اور غیر محبوب ہونا کسی بات کا زیادہ تر اُس کے رواج و عدم رواج پر محصر ہو گیا ہے تو اس طرح کسی امر کے رسم و رواج کو اچھایا برقرار دے دیں گے۔ بلاشبہ یہ بات کسی قدر مشکل ہے مگر جب کہ یہ تسلیم کر لیا جاوے کہ بھلانی یا برائی فی نفسہ بھی کوئی چیز ہے تو ضرور ہر بات کی فی الحقیقت بھلانی یا برائی قرار دینے کے لیے کوئی نہ کوئی طریقہ ہو گا۔ پس ہم کو اُس طریقے کے خلاش کرنے اور اُسی کے مطابق اپنی رسوم و عادات کی بھلانی یا برائی قرار دینے کی پیروی کرنی چاہیے۔

سب سے مقدم اور سب سے ضروری امر اس کام کے لیے یہ ہے کہ ہم اپنے دل کو تعصبات سے اور ان تاریک خیالوں سے جو اتنا کوچھ بھی بات کے سنبھلے اور کرنے سے روکتے ہیں خالی کریں اور اُس دلی نگلی سے جو خدا تعالیٰ نے انسان کے دل میں رکھی ہے ہر ایک بات کی بھلانی یا برائی دریافت کرنے پر متوجہ ہوں۔

یہ بات ہم کو اپنی قوم اور اپنے ملک اور دوسری قوم اور دوسرے ملک دونوں کے رسوم و رواج کے ساتھ برتنی چاہیے تا کہ جو رسم و عادات ہم میں بھلی ہے اس پر مسکم رہیں اور جو ہم میں بری ہے اُس کے چھوٹنے پر کوشش کریں اور جو رسم و عادات دوسروں میں اچھی ہے اُس کو بلا تعصب اختیار کریں اور جو ان میں بری ہے اُس کے اختیار کرنے سے بچتے رہیں۔

جب کہ ہم غور کرتے ہیں کہ تمام دنیا کی قوموں میں جو رسوم و عادات مردی ہیں انہوں نے کس طرح ان قوموں میں رواج پایا ہے تو باوجود مختلف ہونے اُن رسومات و عادات کے اُن کامبدا اور منشا متحد معلوم ہوتا ہے۔

کچھ بہتر نہیں ہے کہ جو عادتیں اور کہیں قوموں میں مردی ہیں اُن کا رواج یا تو ملک کی آب و جوا کی خاصیت سے ہوا ہے یا اُن اتفاقیہ امور سے جن کی ضرورت و قاؤ فتا ہضر و درت تمن و معاشرت کے پیش آئی گئی ہے یا دوسری قوم کی تقلید و اخلاق سے مردی ہو گئی ہیں یا انسان کی حالت ترقی یا تخلی نے اُس کو پیدا کر دیا ہے۔ بس ظاہراً یہی چار سبب ہر ایک قوم اور ہر ایک ملک میں رسوم و عادات کے مردی ہونے کا مبدأ اور منشا معلوم ہوتے ہیں۔

جور سوم و عادات کے بمقابلے آب و ہوا کسی ملک میں رائج ہوئی ہیں اُن کے صحیح اور درست ہونے میں کچھ شبہ نہیں کیونکہ وہ عادتیں قدرت اور فطرت نے اُن کو سکھلائی ہیں جس کے صحیح ہونے میں کچھ شبہ نہیں مگر ان کے برداشت کا طریقہ غور طلب باقی رہتا ہے۔ مثلاً ہم یہ بات دیکھتے ہیں کہ کشمیر میں اور اندن میں سردی کے سبب انسان کو آگ سے گرم ہونے کی ضرورت ہے۔ پس آگ کا استعمال ایک نہایت سچی اور صحیح عادت دونوں ملکوں کی قوموں میں ہے، مگر اب ہم کو یہ دیکھنا ہے کہ آگ کے استعمال کے لیے یہ بات بہتر ہے کہ مکانات میں ہندی قواعد سے آتش خانہ بنانا کہ آگ کی گرمی سے فائدہ اٹھاؤں یا مٹی کی کاغذیوں میں آگ جلا کر گردن میں لکائے پھریں جس سے گورا گورا پیٹ اور سینہ کالا اور بھوٹا ہو جاوے۔

طریقہ تمدن و معاشرت روز بروز انسانوں میں ترقی پاتا جاتا ہے اور اس لیے ضرور ہے کہ ہماری رسمیں اور عادتیں جو بضرورت تمدن و معاشرت مروج ہوئی تھیں اُن میں بھی روز بروز ترقی ہوتی جاوے اور اگر ہم اپنی ان پہلی ہی رسموں اور عادتوں کے پابند رہیں اور کچھ ترقی نہ کریں تو بلاشبہ ب مقابلہ اُن قوموں کے جنہوں نے ترقی کی ہے، ہم ذلیل اور خوار ہوں گے اور مل جانوروں کے خیال کے جادویں گے۔ پھر خواہ اس نام سے ہم برما نہیں یا شہ ما نہیں انصاف کا مقام ہے کہ جب ہم اپنے سے کم تر اور ناتربیت یا فتنہ قوموں کو ذلیل و حقیر مل جانوروں کے خیال کرتے ہیں تو جو قومیں کہ ہم سے زیادہ شاکست و تربیت یافتے ہیں اگر وہ بھی ہم کو اُسی طرح حقیر اور ذلیل مل جانوروں کے سمجھیں تو ہم کو کیا مقام حاکیت ہے۔

دوسری قوموں کی رسمات کا اختیار کرنا اگرچہ بے تصحی اور دنائی کی دلیل ہے مگر جب وہ رسمیں اندھے پن سے صرف تقلید ابغیر سمجھے جو جھوٹ اخیار کی جاتی ہیں تو کافی جیوت نادانی اور حفاظت کا ہوتی ہیں۔ دوسری قوموں کی رسمات اختیار کرنے میں اگر ہم دنائی اور ہوشیاری سے کام کریں تو اُس قوم سے زیادہ فائدہ اٹھاسکتے ہیں اس لیے کہ ہم کو اُس رسم سے تو موانت نہیں ہوتی اور اس سب سے اُس کی حقیقی بھلانی یا برائی پر غور کرنے کا بشرطیکہ ہم تحسب کو کام میں نہ لاویں، بہت اچھا موقع ملتا ہے۔ اُس قوم کے حالات دیکھنے سے جس میں وہ رسم جاری ہے ہم کو بہت عمدہ مثالیں سیکڑوں برس کے تحریب کی ملتی ہیں جو اُس رسم کے اچھے یا بے ہونے کا قطعی تفسیر کر دیتی ہیں۔

مگر یہ بات اکثر جگہ موجود ہے کہ ایک قوم کی رسمیں دوسری قوم میں بسب اختلاط اور ملاپ کے اور بغیر قصد و ارادے کے اور اُن کی بھلانی اور برائی پر غور و فکر کرنے کے بغیر داخل ہو گئی ہیں، جیسے کہ ہندوستان کے مسلمانوں کا بالخصوص حال ہے کہ تمام معاملات زندگی بلکہ بعض امورات نہیں میں بھی ہزاروں رسمیں غیر قوموں کی بالاخور و فکر اختیار کر لی ہیں یا کوئی تین رسم مشابہ اُس قوم کی رسم کے ایجاد کر لی ہے مگر جب ہم چاہتے ہیں کہ اپنے طریقہ معاشرت اور تمدن کو اعلیٰ درجے کی تہذیب پر پہنچاویں تاکہ جو قومیں ہم سے زیادہ مہذب ہیں وہ ہم کو بغیر خاترات نہ پکھیں تو ہمارا فرض ہے کہ ہم اپنی تمام رسم و عادات کو بغیر تحقیق و دیکھیں اور جو بری ہوں اُن کو چھوڑ دیں اور جو قابل اصلاح ہوں اُن میں اصلاح کریں۔

جور سمات کے بسب حالت ترقی یا تغول کی قوم کے پیدا ہوتی ہیں اُن بری رسموں اور بد عادتوں کے چھوڑنے پر مائل ہوں اور جیسا کہ اُن کا پاک اور روشن ہزاروں حکمتوں سے بھرا ہواند ہب ہے اُسی طرح اپنی رسمات معاشرت و تمدن کو بھی عمدہ اور پاک و صاف کریں اور جو کچھ نقصانات اُس میں ہیں گوہ کسی وجہ سے ہوں اُن کو دور کریں۔

اس تحریر سے یہ نہ سمجھا جاوے کہ میں اپنے تینیں اُن بد عادتوں سے پاک و میرا سمجھتا ہوں یا اپنے تینیں نمودہ عادات حسنہ جاتا ہوں یا خود ان امور میں مقتدا بنتا چاہتا ہوں، حاشا و کلام بلکہ میں بھی ایک فردا نہیں افراد میں سے ہوں جن کی اصلاح ولی مقصود ہے بلکہ میرا مقصد صرف متوجہ کرنا اپنے بھائیوں کا اپنی اصلاح حال پر ہے اور خدا سے امید ہے کہ جو لوگ اصلاح حال پر متوجہ ہوں گے سب سے اقل اُن کا چیلا

اور ان کی پیروی کرنے والا میں ہوں گا۔ البتہ مثل مخمور کے خراب حالت میں چلا جانا اور روز بروز بدتر درجے کو پہنچا جانا اور نہ اپنی عزت کا اور نہ قوی عزت کا خیال و پاس رکھنا اور جھوٹی بخشی اور بے جا غرور میں پڑے رہنا بوجھ کو پسند نہیں ہے۔

ہماری قوم کے نیک اور مقدس لوگوں کو کبھی کبھی یہ غلط خیال آتا ہے کہ تمذیب اور حسن معاشرت و تمدن صرف دنیاوی امور ہیں جو صرف چند روزہ ہیں، اگر ان میں ناقص ہوئے تو کیا اور کامل ہوئے تو کیا اور اس میں عزت حاصل کی تو کیا اور ذلیل رہے تو کیا، مگر ان کی اس رائے میں قصور ہے اور ان کی نیک دلی اور سادہ مزاج اور تقدیس نے ان کو اس عام فریب میں ڈالا ہے جو ان کے خیالات میں ان کی محنت اور اصلیت میں کچھ شہر نہیں مگر انسان امور متعلق تمدن و معاشرت سے کسی طرح علیحدہ نہیں ہو سکتا اور نہ شارع کا مقصد اُن تمام امور کو چھوڑنے کا تھا۔ پس اگر ہماری حالتِ تمدن و معاشرت ذلیل اور معیوب حالت پر ہوگی تو اُس سے مسلمانوں کی قوم پر عیب اور ذلت عائد ہوگی۔ پس ہماری دانست میں مسلمانوں کی حسن معاشرت اور خوبی تمدن اور تمذیب اخلاق اور تربیت و شائکھی میں کوشش کرنا حقیقت میں ایک ایسا کام ہے جو دنیاوی امور سے جس قدر متعلق ہے اُس سے بہت زیادہ محادیہ علاقہ رکھتا ہے اور جس قدر فائدے کی اُس سے ہم کو اس دنیا میں موقع ہے اُس سے بہت بڑھ کر اُس دنیا میں ہے جس کو کبھی فانہ نہیں۔

(مقالات سرستید)

## مشق

- 1- مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جوابات لکھیں:
  - i- دنیا میں کون سی قومیں مہذب یا تمذیب یا فتنہ کی جاتی ہیں؟
  - ii- ہر قوم اپنے ملک کے رسم و رواج کو کیوں پسند کرتی ہے؟
  - iii- کیا بھلائی اور برائی فی نفسہ مستقل چیز ہے؟
  - iv- پرانی رسوموں کی پابندی سے ہمیں کیا نقصان پہنچ گا؟
- 2- سبق کے حوالے سے مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں۔
  - i- جو رسوم و رواج کہ بتھائے آب و ہوا کسی ملک میں رائج ہوئی ہیں، ان کے صحیح اور درست ہونے میں کوئی شبہ نہیں۔
  - ii- جن باتوں کی تحریکیں سے عادت اور موانت ہو جاتی ہے وہی دل کو محلی معلوم ہوتی ہیں۔
  - iii- یہ بات صحیح نہیں کہ برائی اور بھلائی فی نفسہ مستقل چیز ہے۔
  - iv- ایک قوم کی رسماں دوسرا قوم میں پسب اخلاق اور مطابق اور مقصود و ارادے کے اور ان کی بھلائی اور برائی پر غور و لگر کرنے کے بغیر داخل ہو گئی ہیں۔
- 3- درست جواب کے شروع میں (۷) کا نشان لگا گیں:
  - i- سریداً حمد خال نے کس صفتِ ادب کو اپنایا؟
    - ا۔ شاعری      ب۔ افسانہ
    - ج۔ مضمون      د۔ آپ بیٹی

iii- سریدا محمد خاں نے کس جذبے کے تحت لکھا؟

- ل- شہرت کی خاطر      ب- شوق کی خاطر  
ج- صروفیت کی خاطر      د- قوم کی اصلاح کی خاطر

iv- سرید کے جاری کردہ رسائل کا نام کیا تھا؟

- ل- مخزن      ب- تہذیب الاخلاق  
ج- شاہکار      د- تیرنگ خیال  
v- اردو میں مضمون نگاری کا آغاز کس نے کیا؟

- ل- شیلی نے      ب- نذریا محمد نے  
ج- سرید نے      د- حالی نے

4- وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ زبان میں کچھ نہ کچھ تغیر و تبدل آتا ہے۔ نئے الفاظ شامل ہوتے اور پرانے الفاظ متروک ہو جاتے ہیں۔ مثلاً ”جاوے“ اب متروک ہے، اس کی جگہ ”جائے“ لکھا جائے گا۔  
اس مضمون میں موجود متروک الفاظ کی فہرست تیار کریں۔

5- ”رسم و رواج“ کا خلاصہ لکھیں۔

6- مندرجہ ذیل اقتباس کی تفریخ کریں:

سب سے مقدم اور سب سے ضروری امر..... اختیار کرنے سے پچتے رہے۔

7- سریدا محمد خاں کے طرز نگارش پر نوٹ لکھیں۔

☆☆.....☆☆.....☆☆

## مولانا الطاف حسین حاتی

سال ولادت: ۱۸۳۷ء

سال وفات: ۱۹۱۳ء

مولانا الطاف حسین حاتی پانی پت میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد کا نام خواجہ ایزد بخش تھا جن کا سلسلہ نسب حضرت ایوب انصاری سے جاتا ہے جبکہ والدہ کا تعلق سادات خاندان سے تھا۔ ان کے آباً اجاداً بلبن کے عہد میں ہرات سے پانی پت میں مقیم ہوئے تھے۔ حاتی کے گھر بلوح حالات بہت خراب تھے۔ حاتی ابھی بہت چھوٹے تھے کہ ان کی والدہ و دفات پا گئیں۔ پھر جب لوبرس کے ہوئے تو والد کا سایہ بھی سر سے اٹھ گیا۔ والدین کی وفات کے بعد حاتی کی پورش کا پیر ان کے بڑے بھائی خواجہ احمد حسین نے اخیا۔

حاتی نے پہلے قرآن پاک حفظ کیا۔ بعد ازاں عربی اور فارسی کی طرف توجہ دی۔ ابرس کی عمر میں رشد داروں کے دباؤ میں آ کر حاتی اپنی مرضی کے خلاف شادی کرنے پر مجبور ہو گئے۔ شادی کے بعد حاتی دلی چلے گئے اور دو برس تک عربی اور صرف فوجو پڑھتے رہے۔ ضلع حصار کے لکھر کے دفتر میں معمولی سی تنواہ پر حاتی کو ملازمت مل گئی مگر حالات ساز گارندہ رہنے کی بنا پر اگلے ہی برس یہ ملازمت ترک کرنا پڑی اور تقریباً چار برس تک بے روزگار رہے۔ پھر حاتی پانی پت چلے گئے اور فقہ و حدیث کا مطالعہ کرنے لگے۔ کچھ عرصے کے بعد وہ جہانگیر آباد کے ریس مصطفیٰ خان شیخو کے پھوٹ کے اتنا لیق مقرر ہوئے۔ شیخو کی محبت سے حاتی کا ذوق شعری اور بھی تکھر نہ لگا۔ حاتی شیخو کی محبت سے تقریباً آٹھ سال تک فیض یاب ہوتے رہے۔ پھر دلی آکر مرزا غائب کی شاگردی اختیار کر لی۔ غائب کے انتقال کے بعد حاتی لا ہور چلے گئے اور گورنمنٹ یونیورسٹی میں ملازم ہو گئے اور انگریزی سے اردو تراجم کی عبارت درست کرنے لگے۔ یوں حاتی میں انگریزی ادب سے بھی لگا پیدا ہو گیا۔ پھر لا ہور ہی میں حاتی نے کریل ہالائیڈ (ڈائریکٹر پبلک انٹرکشن) کے ایمپر مولانا محمد حسین آزاد کے ساتھ مل کر مشاعروں کا سلسلہ شروع کیا اور جدید شاعری کی بنیاد ڈالی۔ چار سال لا ہور میں رہنے کے بعد حاتی دوبارہ دلی چلے گئے اور انگلیو عربک سکول میں بطور مدروس مقرر ہو گئے۔ انھی دنوں ان کی ملاقات سر سید سے ہوئی۔ حاتی سر سید کے انکار سے بہت متاثر ہوئے۔ پھر سر سید ہی کی وساحت سے انھیں نظامِ دکن کی طرف سے ۲۰ روپے ماہوار و خیفہ ملنا شروع ہوا۔ ملازمت سے فراغت کے بعد حاتی پانی پت میں مقیم ہو گئے۔ ۱۹۰۳ء میں ان کی علمی اور ادبی خدمات کے صلے میں انھیں شش الحدما کا خطاب ملا۔ حاتی سر سید تحریک کے سرگرم رکن اور علمبردار تھے۔ سر سید کی محبت نے حاتی کے ادبی ذوق کو خوب چکایا اور علم و ادب کے بے نظیر شاہکار تحقیق کیے۔ ان کی اہم نشری تصانیف یہ ہیں:-

”مقدمہ شعرو شاعری“، ”یادگار غائب“، ”حیات جاوید“، ”حیات سعدی“۔

زیر نظر اقتباس ان کی کتاب ”مقدمہ شعرو شاعری“ سے لیا گیا ہے جس میں وہ بتاتے ہیں کہ شاعری میں کمال حاصل کرنے کے لیے کون کون سی شرطیں ضروری ہیں اور شاعری میں وہ کون سی خاصیت ہے جو اس کو غیر شاعر سے ممتاز کرتی ہے۔

## شاعری کے لیے کیا کیا شرطیں ضروری ہیں

### پہلی شرط

سب سے مقدم اور ضروری چیز جو کہ شاعر کو غیر شاعر سے تمیز دیتی ہے، قوت تخلیہ یا تخلیل ہے جس کو انگریزی میں ایجنسن یشن لے کہتے ہیں۔ یہ قوت جس قدر شاعر میں اعلیٰ درجہ کی ہوگی اسی قدر اس کی شاعری اعلیٰ درجہ کی ہوگی۔ اور جس قدر یہ ادنیٰ درجہ کی ہوگی اسی قدر اس کی شاعری ادنیٰ درجہ کی ہوگی۔ یہ وہ ملکہ ہے جو اکتاب سے حاصل نہیں ہو سکتا۔ اگر شاعر کی ذات میں یہ ملکہ موجود ہے اور باقی شرطوں میں جو کہ کمال شاعری کے لیے ضروری ہیں کچھ کمی ہے تو وہ اس کا تدارک اس ملکہ سے کر سکتا ہے، لیکن اگر یہ ملکہ فطری کسی میں موجود نہیں ہے تو اور ضروری شرطوں کا کتنا ہی برا مجموع اس کے بخشے میں ہو وہ ہرگز شاعر کہلانے کا مستحق نہیں۔ یہ وہ طاقت ہے جو شاعر کو وقت اور زمانہ کی قید سے آزاد کرتی ہے۔ اور ماضی و مستقبل اس کے لیے زمانہ حال میں بخشنچ لاتی ہے۔ وہ آدم اور جنت کی سرگزشت اور حشر و نشر کا بیان اس طرح کرتا ہے کہ گویا اس نے تمام واقعات اپنی آنکھ سے دیکھے ہیں۔ اور ہر شخص اس سے ایسا ہی متاثر ہوتا ہے جیسا کہ ایک واقعی بیان سے ہونا چاہیے۔ اس میں یہ طاقت ہوتی ہے کہ وہ جن اور پری، عنقا اور آب جیوان جیسی فرضی اور معدوم چیزوں کو ایسے معقول اوصاف کے ساتھ متعصّف کر سکتا ہے کہ ان کی تصور ایسا نکھلوں کے سامنے پھر جاتی ہے۔ جو بنتیجہ وہ نکالتا ہے گودہ متنطق کے قاعدوں پر منطبق نہیں ہوتے لیکن جب دل اپنی معمولی حالت سے کسی قدر بلند ہو جاتا ہے تو وہ بالکل نیک معلوم ہوتے ہیں۔

### تخلیل کی تعریف

تخلیل یا ایجنسن کی تعریف کرنی بھی ایسی ہی مشکل ہے جیسی کہ شعر کی تعریف، مگر میں وہ اس کی ماہیت کا خیال ان لفظوں سے دل میں پیدا ہو سکتا ہے۔ یعنی وہ ایک اسی قوت ہے کہ معلومات کا ذخیرہ جو تجربہ یا مشاہدہ کے ذریعہ سے ذہن میں پہلے سے مہیا ہوتا ہے اس کو کمر و فریب دے کر ایک نئی صورت بخشتی ہے اور پھر اس کو الفاظ کے ایسے دلش پیرائے میں جلوہ گر کرتی ہے جو معمولی بیرونیوں سے بالکل یا کسی قدر الگ ہوتا ہے۔ اس تقریب سے ظاہر ہے کہ تخلیل کا عمل اور تصرف جس طرح خیالات میں ہوتا ہے اسی طرح الفاظ میں بھی ہوتا ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ بعض اوقات شاعر کا طریقہ بیان ایسا نہ لانا اور عجیب ہوتا ہے کہ غیر شاعر کا ذہن کبھی وہاں تک نہیں بخشنے سکتا۔ اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ وہی ایک چیز ہے جو کبھی تصورات اور خیالات میں تصرف کرتی ہے اور کبھی الفاظ و عبارات میں۔ اگرچہ اس قوت کا ہر ایک شاعر کی ذات میں موجود ہونا نہایت ضروری ہے لیکن ہمارے نزدیک اس کا عمل شاعر نے ہر ایک کلام میں یکساں نہیں ہوتا بلکہ کہیں زیادہ ہوتا ہے کہیں کم ہوتا ہے اور کہیں محض خیالات میں ہوتا ہے کہیں محض الفاظ میں۔

### دوسری شرط..... کائنات کا مطالعہ

اگرچہ قوت تخلیہ اس حالت میں بھی جب کہ شاعر کی معلومات کا دائرة نہایت بُنگ اور محدود بہوای معمولی ذخیرہ سے کچھ نہ کچھ تباہی نکال سکتی ہے لیکن شاعری میں کمال حاصل کرنے کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ کائنات اور اس میں سے خاص کرنے سے نظرت انسانی کا مطالعہ نہایت غور سے کیا جائے۔ انسان کی مختلف حالتیں جو زندگی میں اس کو پیش آتی ہیں ان کو تکمیل کی نہاد سے دیکھنا جو امور مشاہدہ میں آئیں

ان کے ترتیب دینے کی عادت ڈالنی، کائنات میں گہری نظر سے وہ خواص اور کیفیات مشاہدہ کرنے جو عام آنکھوں سے بخوبی ہوں اور انکے میں مشق و محنت سے یہ طاقت پیدا کرنی کو وہ مختلف چیزوں سے متحدا و متجدد چیزوں سے مختلف خاصیتیں فوراً اخذ کر سکے اور اس سرمایہ کو اپنی پار کے خزانہ میں محفوظ رکھے۔

مختلف چیزوں سے متحدا خاصیت اخذ کرنے کی مثال ایسی ہے جیسے مرزا غالب کہتے ہیں:  
 بُوئے گل ، نالہ دل ، دود چاغ مغل  
 جو تری بُوم سے لکلا سو پریشان لکلا

اور متحدا شیاء مختلف خاصیتیں استنباط کرنے کی مثال میر مونون کا یہ شعر ہے:  
 نقاوت قامتِ یار و قیامت میں رہے کیا مونون

وہی فتنہ ہے لیکن یاں ذرا سانچے میں ڈھلتا ہے

غرض کیہ تمام باتیں جو اوپر ذکر کی گئیں ایسی ضروری ہیں کہ کوئی شاعران سے استفادہ کا دعویٰ نہیں کر سکتا کیوں کہ ان کے بغیر قوت تخلیک کو اپنی اصلی غذا جس سے وہ نشوونما پاتی ہے نہیں پہنچتی بلکہ اس کی طاقت آدمی سے بھی کم رہ جاتی ہے۔

قوت تخلیک کوئی شے بغیر مادہ کے پیدائشیں کر سکتی بلکہ جو مصالح اس کو خارج سے ملتا ہے اس میں وہ اپنا اصراف کر کے ایک نئی ٹھکلہ تراش لیتی ہے جتنے بڑے بڑے نامور شاعر دنیا میں گزرے ہیں وہ کائنات یا فطرت انسانی کے مطالعہ میں ضرور مستغرق رہے ہیں۔ جب رفتہ رفتہ اس مطالعہ کی عادت ہو جاتی ہے تو ہر ایک چیز کو غور سے دیکھنے کا ملکہ ہو جاتا ہے اور مشاہدوں کے خزانے میں تجھیہ خیال میں خود بخود صحیح ہونے لگتے ہیں۔

### تیسری شرط..... تھیں الفاظ

کائنات کے مطالعہ کی عادت ڈالنے کے بعد دوسرا نہایت ضروری مطالعہ یا شخص ان الفاظ کا ہے جن کے ذریعے سے مخاطب کو اپنے خیالات مخاطب کے روپ و پیش کرنے ہیں۔ یہ دوسرا مطالعہ بھی دیساہی ضروری اور اہم ہے جیسا کہ پہلا۔ شعر کی ترتیب کے وقت اول متناسب الفاظ کا انتخاب کرنا اور پھر ان کو ایسے طور پر ترتیب دینا کہ شعر سے معنی مقصود کے سمجھنے میں مخاطب کو کچھ تردید باقی نہ رہے اور خیال کی تصویر ہو بہو آنکھوں کے سامنے پھر جائے اور باوجود اس کے اس ترتیب میں ایک جادوگی ہو جو مخاطب کو سخت کر لے۔ اس مرحلہ کو طے کرنا جس قدر دشوار ہے، اسی قدر ضروری بھی ہے۔ کیوں کہ اگر شعر میں یہ بات نہیں ہے تو اس کے کہنے سے نہ کہنا بہتر ہے۔ اگرچہ شاعر کے تخلیک کو الفاظ کی ترتیب میں دیساہی دھل ہے جیسا کہ خیالات کی ترتیب میں۔ لیکن اگر شاعر زبان کے ضروری حصہ پر حادی نہیں ہے اور ترتیب شعر کے وقت صبر و استقلال کے ساتھ الفاظ کا تتبع اور شخص نہیں کرتا تو تھنہ کوئی کام نہیں آسکتی۔

جن لوگوں کو یہ قدرت ہوتی ہے کہ شعر کے ذریعے سے اپنے ہم جنسوں کے دل میں اثر پیدا کر سکتے ہیں، ان کو ایک ایک لفظ کی قدر و قیمت معلوم ہوتی ہے۔ وہ خوب جانتے ہیں کہ فلاں لفظ جہور کے جذبات پر کیا اثر رکھتا ہے اور اس کے اختیار کرنے یا ترک کرنے سے کیا کیا خاصیت میان میں پیدا ہوتی ہے۔ تھم الفاظ میں اگر بال برابر بھی کوئی رہ جاتی ہے تو وہ فوراً بمحض جاتے ہیں کہ ہمارے شعر میں کون سی بات کی کسر ہے۔ جس طرح ناقص سانچے میں ڈھلی ہوئی چیز فراچھلی کہاتی ہے، اسی طرح ان کے شعر میں اگر تاؤ بھاؤ کا بھی فرق رہ جاتا ہے، معاں کی نظر میں ٹھک جاتا ہے۔ اگرچہ وزن اور قافیہ کی قید ناقص اور کامل دونوں حتم کے شاعروں کو اکثر اوقات ایسے لفظ کے استعمال پر مجبور کرتی ہے جو خیال کو بخوبی ادا کرنے سے قاصر ہے، مگر فرق صرف اس قدر ہے کہ ناقص شاعر تھوڑی سی جتوں کے بعد اسی لفظ پر قاتع

کر لیتا ہے اور کامل جب تک زبان کے تمام کنوں نہیں جھاٹکے لیتا ہب تک اس لفظ پر قانع نہیں ہوتا۔ شاعر کو جب تک الفاظ پر کامل حکومت اور ان کی حلش و جتو میں نہایت صبر و استقلال حاصل نہ ہو ممکن نہیں کہ وہ جہور کے دلوں پر بالاستقلال حکومت کر سکے۔ ایک حکیم شاعر کا قول ہے کہ ”شعر شاعر کے دماغ سے تھیار بند نہیں کو دتا، بلکہ خیال کی ابتدائی نامہواری سے لے کر انتہا کی تشقیق و تجدید بکھر سے مرحلے طے کرنے ہوتے ہیں جو کہ اب سامعین کو شایع محسوس نہ ہوں لیکن شاعر کو ضرور پیش آتے ہیں۔“

اس بحث کے متعلق چند امور ہیں، جن کو فکرِ شعر کے وقت ضرور بخوبی رکھنا چاہیے۔ اول خیالات کو صبر و تحمل کے ساتھ الفاظ کا لباس پہنانا۔ پھر ان کو جانچنا اور اداۓ معنی کے لحاظ سے ان میں جو صورہ جائے اس کو رفع کرنا۔ الفاظ کو ایسی ترتیب سے منتظم کرنا کہ صورہ اگرچہ نہ سے تمیز ہو، مگر معنے اسی قدر ادا کرے جیسے کہ نہیں ادا ہو سکتے۔ شاعر بشرطیکہ شاعر ہو اول تو وہ ان باتوں کا لحاظ وقت پر ضرور کرتا ہے اور اگر کسی وجہ سے بالغ اس کو زیادہ غور کرنے کا موقع نہیں ملتا تو پھر جب کہی وہ اپنے کلام کو طیمان کے وقت دیکھتا ہے اس کو ضرور کاث چھانٹ کرنی پڑتی ہے۔ بھی وجہ ہے کہ اکثر بڑے بڑے شاعروں کا کلام مختلف شخصوں میں مختلف الفاظ کے ساتھ پایا جاتا ہے۔

(مقدمہ شعرو و شاعری)

## مشق

- 1 مولانا حمالی نے شاعری کے لیے کیا شرائط ضروری قرار دی ہیں؟
- 2 سبق ”شاعری کے لیے کیا کیا شرطیں ضروری ہیں“ کا خلاصہ لکھیں۔
- 3 مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جوابات لکھیں:

  - i وہ کون سی ضروری چیز ہے جو شاعر کو فیر شاعر سے تمیز دیتی ہے؟
  - ii کون سی شے شاعر کو وقت اور زمانے کی قید سے آزاد کرتی ہے؟
  - iii شاعر کی طبیعت میں مشاہدوں کے خزانے کیسے معنی ہوتے ہیں؟
  - iv شعر ترتیب دینے و قت شاعر کو سب سے پہلے کیا کرنا پڑتا ہے؟
  - v اکثر بڑے شاعروں کا کلام مختلف شخصوں میں مختلف کیوں ملتا ہے؟
  - vi مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات میں سے جو درست ہیں، ان کے گرد دائرہ لگائیں:

    - i حالی کی وجہ شہرت زیادہ تر کیا ہے؟
      - ا۔ شاعری
      - ب۔ مضمون لگاری
      - ج۔ افسانہ لگاری
      - د۔ طنز و مزاح
    - ii ”مقدمہ شعرو و شاعری“ کا تعلق کس صحفہ ادب سے ہے؟
      - ا۔ شاعری
      - ب۔ افسانہ
      - ج۔ طنز و مزاح
      - د۔ تقدید
    - iii حالی نے شاعری کے لیے کتنی شرائط ضروری قرار دی ہیں؟
      - ا۔ دو
      - ب۔ تین
      - ج۔ چار
      - د۔ پانچ

- 5۔ مولانا حالی پر محض سوچی اور بطور نشانگار تقدیمی فونٹ لکھیں۔
- 6۔ سبق کے حوالے سے مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں:
- a۔ یقوت جس قدر شاعر میں اعلیٰ درجہ کی ہو گی اسی قدر اس کی شاعری اعلیٰ درجہ کی ہو گی اور جس قدر یہ ادنیٰ درجہ کی ہو گی اسی قدر اس کی شاعری ادنیٰ درجے کی ہو گی۔
- b۔ وہی ایک چیز ہے جو کسی تصویرات اور خیالات میں تصرف کرتی ہے اور کسی الفاظ و عبارات میں۔
- c۔ اگرچہ قوت تخلیہ اس حالت میں بھی جب کہ شاعر کی معلومات کا دائرہ نہایت ٹک اور محدود ہو اسی معنوی ذخیرہ سے کچھ نہ کچھ نتائج لکھا سکتی ہے۔ لیکن شاعری میں کمال حاصل کرنے کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ ذخیرہ کا نئات اور اس میں سے خاص کرنیوالہ فطرت انسانی کا مطابع نہایت غور سے کیا جائے۔
- d۔ شعر شاعر کے دماغ سے تھیار بند نہیں کوتا بلکہ خیال کی ابتدائی نامہواری سے لے کر انتہا کی تنقیح و تہذیب تک بہت سے مرحلے طے کرنے ہوتے ہیں جو کہ اب سامعین کو شاید محسوس نہ ہوں لیکن شاعر کو ضرور پیش آتے ہیں۔
- e۔ مندرجہ ذیل الفاظ و تراکیب کا مطلب لکھیں:
- ت混淆، تنقیح، قوت تخلیہ، تدارک، دو و چار غمفل

☆☆.....☆☆.....☆☆

## مولانا شبلی نعمنی

سال وفات: ۱۹۱۳ء

سال ولادت: ۱۸۵۷ء

مولانا شبلی نعمنی اعظم گزہ کے ایک گاؤں موضع بندول میں پیدا ہوئے۔ ان کا اصل نام محمد شبلی تھا مگر امام ابوحنفیہ کی نسبت سے شبلی نعمنی کہلانے لگے۔ ان کے والد شیخ جبیب اللہ اعظم گزہ میں وکیل تھے۔ انھوں نے ابتدائی تعلیم اعظم گزہ میں مولوی شکر اللہ سے حاصل کی۔ عازی آباد میں مولانا فاروق سے عربی و فارسی ادبیات اور متنقن و قلفہ پڑھا۔ اس کے بعد شبلی رام پور چلے گئے جہاں مولانا ارشاد حسین سے فدق کی تعلیم حاصل کی۔ علاوہ ازیں انھوں نے لاہور اور سہارن پور میں "حاسہ" اور علم حدیث پڑھا۔ انہیں برس کی عمر میں شبلی نے حرمین شریفین کا سفر کیا۔ مدینہ منورہ بھی گئے اور مختلف کتب خانوں کی سیر کے بعد طن و اپنے آکر شعر و ادب کی خدمت میں مشغول ہو گئے۔

شبلی نے والد کے اصرار پر دکالت کا امتحان بھی پاس کیا مگر ان کا اس پیشے میں جی نہ لگا اور انھوں نے دکالت ترک کر دی۔ ۱۸۸۱ء میں شبلی کی ملاقات مر سریدے ہوئی۔ اس ملاقات میں مر سریدہ شبلی کا لکھا ہوا مذہبی قصیدہ پڑھ کر بہت متاثر ہوئے۔ چنانچہ ۱۸۸۲ء میں مر سریدے نے انھیں عربی اور فارسی کا استاد مقرر کر دیا۔ ۱۸۸۷ء میں انھیں پروفیسر کے عہدے پر ترقی دے دی گئی۔ علی گزہ کے قیام کے دوران میں ہی شبلی نے پروفیسر آرٹلڈ سے فرانسیسی زبان سعی کی اور انھیں عربی سکھائی۔

۱۸۹۲ء میں شبلی نے آرٹلڈ کی ہمراہی میں قحطانیہ کا دورہ کیا اور دو ماہ تک بلادِ اسلامیہ کی سیاحت میں مشغول رہنے کے بعد واپسی پر "سفر نامہ روم و مصر و شام"، لکھا۔ ۱۸۹۸ء میں اعظم گزہ میں قیام کے دوران میں شبلی "ندوہ العلما" سے وابستہ ہو گئے مگر اس واپسگی کو زیادہ عرصہ تک قائم نہ رکھ سکے اب وہ ادارہ "دارالصنفین" کے قیام میں لگ گئے اور اپنا سب کچھ علم و ادب کے فروع کے لیے وقف کر دینے کے بعد ۱۹۱۳ء نومبر کو راضی ملک عدم ہو گئے۔

شبلی ایک عظیم مفکر، نامور موئیخ، نقادر، سوانح نگار، تبرہ نگار، واعظ اور شاعر بھی تھے۔ ان کی نشر کی نمایاں خصوصیات روانی، فلسفی، ادبی چاشنی، فکر کی گہرا ای اور دلیل کے ساتھ بات کرنے کا مہارت اداہاں ہیں۔ انھوں نے اپنی تحریروں میں فارسی اور عربی کے الفاظ کا کثرت سے استعمال کیا مگر اس کے باوجود نظر کی سادگی، سلسلی اور ادبی حُسن کو محروم نہیں ہونے دیا۔

مولانا شبلی کی اہم تصنیف یہ ہیں:

المامون، الغزالی، سوانح مولانا روم، الغاروی، سیرۃ العثمان، علم الكلام، الكلام، شعر الجم، موازنۃ انہیں ودیہ، سفر نامہ روم و مصر و شام، مفہامیں عالیکر اور سیرۃ النبی۔

## مسلمانوں کا قدیم طرز تعلیم

۱۴۵۰ء تک یعنی جب تک تصنیف و تالیف شروع نہیں ہوئی تھی، جو تعلیم و تعلم تھی وہ عرب کے سادہ اور نچپل طرز زندگی کے لیے موزوں تھی۔ علوم وہ تھے جن کو حافظت سے زیادہ تر تعلق تھا۔ بجٹ طلب مسائل بھی معمولی فہم کی درس سے باہر نہ تھے اور طرز تعلیم تو بالکل وہی تھا (یعنی سند و روایت) جو قدیم زمانے سے ان میں رائج تھا لیکن سو برس کی مدت میں..... تمدن بہت کچھ ترقی کر گیا اور اسی نسبت سے تعلیم بھی زیادہ وسیع اور سرتاسر پا قاعدہ ہو چلی۔ اس دور میں جن علوم کو رواج عام حاصل ہوا وہ خوب معافی، الغت، فقا، اصول، حدیث، تاریخ، اسماء الرجال، طبقات اور ان کے متعلقات تھے۔ عقلی علوم کا سرمایہ گو بہت کچھ جمع ہو گیا تھا مگر رواج عام نہ حاصل کر سکا۔ جس کی وجہ یہ تھی کہ سلطنت نے اس کی اشاعت پر چند اس زور نہیں دیا اور عام ملک کو کچھ نہ اوقیان، کچھ نہ بھی غلط فہمی کی وجہ سے فلسفہ و منطق کے ساتھ ہمدردی نہ تھی۔

تعلیم کا یہ دوسرا دور عجیب دلچسپیوں سے بھرا ہے۔ دیکھو دریائے سندھ کے کنارے تک اسلام حکومت کر رہا ہے۔ سیکڑوں قبیلے ریگستان عرب سے نکل کر دور دراز ملکوں میں آباد ہوتے جاتے ہیں۔ بہت سی نئی قومیں دلی ذوق سے اسلام کے حلقوں میں داخل ہو رہی ہیں لیکن اب تک اس وسیع دنیا میں سلطنت کی طرف سے نہ کوئی سرفہرست تعلیم ہے نہ یونیورسٹیاں ہیں نہ مدرسے ہیں۔ عرب کی سلیں حکمران ہیں مگر حکومت ایسی بے تعلق اور اپری ہے کہ ملک کے عام اخلاق، معاشرت، تمدن پر فاتح قوم کی تہذیب کا اثر چند اس زمانے پر مسلکتا۔ تمام علوم پر عربی زبان کی مہرگانی ہے۔ ان سب باتوں پر دیکھو کہ علوم و فنون کس تیزی اور وسعت سے بڑھتے جاتے ہیں۔ مرؤ ہرات، نیشاپور، بخارا، فارس، بغداد، مصر، شام، اندلس کا ایک شہر بلکہ ایک گاؤں علمی صداروں سے گونج اٹھا ہے۔ عام تعلیم کے لیے ہزاروں مکتب قائم ہیں جن میں سلطنت کا کچھ بھی حصہ نہیں ہے اور جو آج کل کے تحصیلی مدارس سے زیادہ مفید اور فیاض ہیں۔ اوسط اور عالی تعلیم کے لیے مسجدوں کے مساجن، خانقاہوں کے مجرے، علماء کے ذاتی مکانات ہیں لیکن ان سادہ اور بے تکلف عمارتوں میں جس وسعت اور فیاضی کے ساتھ علم کی تربیت ہو رہی ہے بڑے بڑے عالی شان قصر و ایوان میں بھی، جو پانچویں صدی کے آغاز میں اس غرض سے تعمیر ہوئے، اس سے کچھ زیادہ نہ ہو سکی۔ اگرچہ اس وقت اس زمانے کا کوئی رجسٹر موجود نہیں جس سے ہم حساب لگا سکیں کہ فیصد کتنے آدمی تعلیم یافت تھے لیکن تذکرے، تراجم، اسماء الرجال، طبقات کی سیکڑوں ہزاروں کتابیں موجود ہیں جن سے ہم صحیح اندازے کے قریب لفظ ساختے ہیں۔ اگرچہ متواتر انتقالات، تخت گاہوں کی بر بادی، چین کی جاہی، تاتار کی عام غارت گری کے بعد ہمارے پاس جو کچھ رہ گیا ہے وہ ہزاروں ایک بھی نہیں ہے اور اس وجہ سے ہزاروں لاکھوں ناموروں کی صورتیں زمانے کی تاریخی نگاہ سے چھپ گئی ہیں تاہم ہر عہد میں ہم سیکڑوں ماہرین و مجتہدوں فن کا نشان دے سکتے ہیں۔ صرف ہم عصر وہم وطن اہل کمال کی فہرست تیار کی جائے تو بھی بہت سی جلدیں تیار ہو سکتی ہیں۔ ڈاکٹر پر گر صاحب تھیں کرتے ہیں کہ مسلمانوں کے اسماء الرجال میں پانچ لاکھ مشہور عالموں کا حال مل سکتا ہے۔ اب اگر یہ قیاس لگایا جائے کہ تعلیم یافتہ گروہ میں کس نسبت سے ایک صاحب کمال پیدا ہوتا ہے تو عام تعلیم کا ایک معقول اندازہ ہو سکتا ہے۔

مشہور علماء کے تعلیمی حالات پڑھو۔ ایک ایک استاد کے حلقة درس میں سیکڑوں بلکہ ہزاروں طالب علم مشغول درس نظر آئیں گے۔ علامہ ذہبی لکھتے ہیں کہ اس زمانے کے بعض حلقات درس ایسے ہوتے تھے جن میں دس ہزار سے زائد دو اتنی رکمی جاتی تھیں اور لوگ احادیث نبوی لکھتے تھے۔ اس بڑے مجع میں دو سو امام حاضر ہوتے تھے جو اجتماعات اور فتویٰ دینے کی پوری قابلیت رکھتے تھے۔ اس دور میں تعلیم کا مستند طریقہ وہی تھا جو آج جہذا بملکوں میں جاری ہے یعنی الملا جس کو اردو میں پکھر دینا کہتے ہیں۔ اس تعداد ایک بلند

مقام مثلاً کری یا منبر پر بیٹھ جاتا تھا اور کسی فن کے مسائل زبانی بیان کرنا شروع کرتا تھا۔ طالب العلم جو ہمیشہ قلم و دوات لے کر بیٹھتے تھے ان تحقیقات کو استاد کے خاص لفظوں میں لکھتے جاتے تھے اور اس طرح ہر ایک کی مستقل کتاب تیار ہو جاتی تھی اور امامی کے نام سے مشہور ہوتی تھی۔

اعلیٰ تعلیم کے لیے دور راز مسافتوں کا طے کرنا اور متعدد اہل کمال کی خدمت میں پہنچ کر فائدہ اٹھانا نہایت ضروری خیال کیا جاتا تھا۔ مشہور اہل فن کی لائف چھان ڈالو۔ اس زمانے میں ایک مشہور فاضل جو سفر کی رحمت اٹھائے بغیر اپنے فن میں نامور ہوا س زمانے کے لوگ ہمیشہ اس کو حیرت کی رنگ سے دیکھتے تھے۔ بغداد، نیشاپور، قرطہ وغیرہ میں گورنمنٹ کے کامل شناسا موجود تھے مگر ان شہروں کے رہنے والے بھی مشرق مغرب کی خاک چھانے بغیر نہیں رہتے تھے۔ علامہ مفتی کی تاریخ کا ایک بڑا حصہ انھی علماء کے حالات میں ہے جو چین سے صردشام و بخارا گئے یا ان مقامات سے چل کر پیش میں داخل ہوئے۔ جس کثرت اور جوش و سرگرمی سے تعلیم کے لیے ہمیشہ مسلمان سفر کرتے رہے ہیں دنیا کی تاریخ میں اس کی نظیر مو جو نہیں ہے۔

دوسری چیز جو اعلیٰ تعلیم کے لیے گویا لازمی تھی مناظرہ کی محلوں میں شریک ہونا تھا۔ مشہور شہروں میں بحث و مناظرہ کے لیے خاص وقت اور مقام مقرر تھے۔ بعض امراء اس قسم کی محلیں اپنے مکانوں پر منعقد کرتے تھے۔ فقہ، ادب، نحو وغیرہ ہر علم کے لیے جدا گانہ محلیں تھیں۔ ان میں علماء اور طلباء دونوں شریک ہوتے تھے اور کوئی ممتاز عالم بحث کے تفصیل کے لیے انتخاب کیا جاتا تھا۔ یہ جلس میں زیادہ تر حق پسندی اور انصاف کا استعمال ہوتا تھا، معمولی نصاب تعلیم ختم کرنے کی بُنیت بہت زیادہ مفید تھے۔ تحصیل سے فارغ ہونے کے بعد استاد ایک تحریری سند عطا کرتا تھا جس میں اس کی تعلیم کی ایک ابھائی کیفیت اور درس دینے کی اجازت لکھی ہوتی تھی۔ اس سند میں وہ طیلان پہنچنے کی بھی اجازت دیتا تھا جو علماء کا مخصوص لباس تھا۔

تعلیم کی وسعت کے متعدد اسباب تھے۔

(۱) دینی تعلیم مذہب کا ایک ضروری جزو بن گئی تھی۔ قرآن و حدیث (جن پر مذہب کی بنیاد تھی) عربی زبان کے ساتھ خصوصیت رکھتے تھے۔ اتنے تعلق سے نہ صرف لغت، معانی، اسماء الرجال، بھی گویا مذہبی تعلیم کے ضروری اجزاء تھے۔ لفظ نے علم کام کی صورت میں مذہبی علم ہونے کی عزت حاصل کی تھی۔ اب خیال کرو کہ ایک قوم جس میں اسلام کا جوش ابھی تازہ ہے، جس کی رگوں میں ہنوز عرب کا ہوئے جس کی بھتیں بلند، ارادے مستقل، حوصلہ وسیع ہیں اور یہم ملکی کامیابیوں نے اس کے جوش کو زیادہ تیز کر دیا ہے جب کسی کام پر پوری توجہ سے مائل ہو گی تو اسے کس حد تک پہنچا کر رہے گی۔ عرب کے سواد و سری تو میں جو اسلام قبول کر چکی تھیں، مذہب نے ان کو بھی اپنی سرگرم جذبات سے بھر دیا تھا جو عرب کے ذاتی خاصے تھے۔ یہی بات ہے کہ نحو، لغت، حدیث، اصول، فقہ، فلسفہ کے امام و پیشوور یا کلغمی ہیں۔

(۲) تعلیم مسجدوں اور علماء کی خاص درس گاہوں میں مقدمہ تھی۔ وزراء حکام، فوجی افسروں اہل منصب ہر طبقہ کے لوگ پڑھتے پڑھاتے رہتے تھے۔ وزارت کے کیش لا اشغال وقت میں بھی بعلی سینا کی خدمت میں مستعد طلبہ کا ایک گروہ حاضر رہتا تھا۔

(۳) تعلیم میں نہایت آزادی تھی۔ کسی مقررہ نصاب کی پابندی ضروری نہیں تھی۔ جو شخص جس خاص فن کو چاہتا تھا، حاصل کر سکتا تھا۔ اہل کمال کے زمرے میں سیکلوں گزرے ہیں جو ایک فن میں امام تھے اور دوسرے فنون میں معمولی طالب العلم کا بھی درجہ نہیں رکھتے تھے۔

(۴) امراء اہلی منصب کا گروہ جو شاہقین علم کی سرپرستی کرتا تھا، عموماً تعلیم یافتہ اور پایہ شناس تھا۔ تعلیم کی اشاعت کا یہ بہت بڑا سبب تھا۔

سلطین وزراء تو ایک طرف، معمولی سیم کی خدمت میں سیکڑوں ادیب و فاضل موجود ہوتے تھے اور چونکہ ان کی تنوڑیں کسی خدمت کے نہیں بلکہ صرف ان کا ذاتی کمال اور قبول عام میں داموں خریدا جاتا تھا، تمام ملک میں لیاقت اور شہرت پیدا کرنے کا عام جوش پھیل گیا تھا۔ تصنیفات میں زور طبع کے ساتھ تحقیق و احتیاط کا لحاظ اس لیے زیادہ تر کرنا پڑتا تھا کہ جن قدر انہوں کے سامنے پیش کرنا ہے وہ خود صاحب انتظار اور نکتہ جیسیں ہیں۔

مدرسوں کے قائم ہونے نے دفتار کوئی تبدیلی نہیں پیدا کی۔ نصاب تعلیم قریباً وہی رہا جو پہلے تھا۔ پرائیویٹ تعلیم گاہیں عموماً قائم رہیں اور حق یہ ہے کہ جب تک ان پر کچھ زوال نہیں آیا تعلیم بھی نہایت وسعت سے جاری رہی لیکن رفتہ رفتہ ان مدرسوں میں خاص خاص قاعدوں کی پابندیاں شروع ہوئیں اور سلطنت عثمانی کے زمانے میں تو گویا تعلیم کا ایک جدا گانہ قانون پاس کیا گیا۔ آٹھویں صدی سے پہلے فارغ التحصیل ہونے کے لیے ایک خاص مدت معین ہو چکی تھی، گوبلکوں کے اعتبار سے مختلف تھی۔ مثلاً مغرب (مراکو) وغیرہ میں سولہ برس اور تیونس میں پانچ برس طالب العلم کو تعلیم گاہ میں رہنا لازم تھا۔ اما لاک طریقہ بھی رفتہ رفتہ جاتا رہا۔ تیسرے دور میں اس بات نے تعلیم کو نہایت اہم تر کر دیا کہ جو فن مقصود بالذات نہ تھے مثلاً خو صرف، منطق و امثال ذالک ان کی تعلیم میں وہ اہتمام اور موثر گافیاں ہوئے لیکن کہ عمر کا ایک بڑا حصہ انھی کی نذر ہو گیا اور اتنا وقت نہ مل سکا کہ جن علوم کی تجھی مقصود اصلی تھی ان پر پوری توجہ ہو سکتی۔ تصنیف کی کثرت اور ان کا درس میں داخل ہونا، اس بات نے بھی نہایت ضرر پہنچایا۔ پہلے اور دوسرا دور میں زیادہ ترقین کی تعلیم ہوتی تھی لیکن تیسرا دور نے کتابی تعلیم کی بنیاد ڈالی جس میں اصلی مسائل سے زیادہ کتاب کی عبارت اور ان کے متعلقہ مطالعات سے بحث ہوتی تھی۔ ان مدرسوں میں فلسفہ و منطق کی تعلیم کا بہت کم اہتمام تھا اور اکثر نامور مدرسوں میں ان علوم نے رسائی ہی نہیں پائی۔

انقلابات حکومت جو کثرت سے ممالک اسلامی میں ہوا کیے، ان مقاصد کے لیے اکثر مفید ثابت ہوئے۔ ایک خاندان کلیشا بر باد ہو جاتا تھا مگر اس کے علمی آثار اکثر محفوظ رہتے تھے۔ جو مواضع اور علاقوں مدرسوں پر پہلے وقف ہو چکے تھے، دوسرا نئی حکومت ان کو غصب نہیں کر سکتی تھی۔ ہلاکو خان نے نہ صرف بغداد کو غارت کیا بلکہ تمام ممالک اسلامی کو برسوں تک بے چاغ کر دیا۔ تاہم اوقاف میں کچھ تصرف نہ کر سکا۔ اس نے بغداد وغیرہ کے تمام اوقاف تحقیق طوی کے ہاتھ میں دیے جس کا بہت بڑا حصہ تحقیق موصوف نے رصد خانے کی تحریم میں صرف کیا۔ ممالک اسلامی میں جب کوئی نئی حکومت قائم ہوتی تھی تو اس کو اسی حکومت سلطنت اور عظمت و جلال قائم رکھنے کے لیے ضروری تھا کہ مدرسوں کی تحریم اور علم کی اشاعت میں پھیلی حکومتوں سے زیادہ فیاضیاں دکھائے۔

ہم نے اس آرٹیکل میں کسی قدر تفصیل کے ساتھ مدرسوں کے حالات لکھے ہیں مگر ہم بتا دینا چاہتے ہیں کہ اسلامی تعلیم کے اندازہ کرنے کا یہ نہایت چھوٹا پیمانہ ہے۔ ہماری علمی فیضیوں اور ایجادات و منانع کو مدرسوں کے احاطے سے باہر ڈھونڈنا چاہیے۔ مدرسوں کی کثرت اور عالمگیر رواج نے بھی پرائیویٹ تعلیم گاہوں کی تعداد کو کم نہیں کیا۔ ۱۸۷۴ء میں جب کہ مصر مدرسوں اور دارالعلوم سے معمور تھا، خود مصر کی ایک جامع مسجد میں چالیس سے زائد حلقوں درس تھے جن میں ہر قسم کے علوم و فنون پڑھائے جاتے تھے۔

میں نے اس آرٹیکل میں اس بات سے قصداً پر بیز کیا ہے کہ سلف کے کارناٹے میں زیادہ آپ و تاب سے لکھوں۔ قوم کی آج یہ حالت ہے کہ جتنا لکھا گیا ہے یہ بھی اس کے چھرے پر نہیں مکھتا۔ سلف کے مفاخر کا ہم کیا ذکر کر سکتے ہیں۔ ہم نے جب خود کچھ نہیں کیا تو اس سے کیا حاصل کہ سلف نے بہت کچھ کیا تھا۔

(مقالاتِ شمل)

## مشق

- 1. مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جواب دیں:
- i. "املا" کس طریقہ تعلیم کو کہا جاتا تھا؟
  - ii. کون اسی کتاب "امالی" کے نام سے مشہور ہوتی تھی؟
  - iii. "طیلان" کے کہا جاتا تھا؟
  - iv. اعلیٰ تعلیم کے لئے کون اسی درجیزیں لازمی خیال کی جاتی تھیں؟
- 2. سبق کے حوالے سے مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں:
- i. طرز تعلیم تو بالکل وہی تھا (یعنی سند و روایت) جو قدیم زمانے سے ان میں رائج تھا۔
  - ii. فلسفے نے علم کلام کی صورت میں مذہبی علم ہونے کی حیثیت حاصل کر لی تھی۔
  - iii. وزارت کے کثیر الاشغال وقت میں بھی بولی سینا کی خدمت میں مستعد طلبہ کا ایک گروہ حاضر رہتا تھا۔
  - iv. انقلابات حکومت جو کثرت سے ممالک اسلامی میں ہوئے تعلیمی مقاصد کے لیے اکثر مفید ثابت ہوئے۔
  - v. مضمون میں مذکور تین علمی شخصیات کے نام لکھیں۔
- 3. سبق میں چند قدیم علوم کا ذکر کیا گیا ہے ان میں سے درج ذیل علوم کے بارے میں مختصر آپتا کیں:
- i. اساماء الرجال ii. تذکرہ iii. طبقات iv. مختصر
- 4. قدیم طرز تعلیم کے حوالے سے "متاظروں" کی اہمیت پر مختصر نوٹ لکھیں۔
- 5. سبق میں چند ایسے شہروں کا ذکر کیا گیا ہے جو اسلامی دنیا میں علم و ادب کے مرکز کے طور پر مشہور تھے ان کے نام لکھیں۔
- 6. شبلی کے اسلوب تحریر پر ایک مختصر نوٹ لکھیں۔
- 7. سبق کے حوالے سے مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں:
- i. تمام علوم پر عربی زبان کی مہرگی ہے۔
  - ii. صرف ہم عصر وہم وطن اہل کی فہرست تیار کی جائے تو بھی بہت سی جلدیں تیار ہو گئی ہیں۔
  - iii. اعلیٰ تعلیم کے لیے دور روز اسافنوں کا طے کرنا اور متعدد اہل کمال کی خدمت میں پہنچ کر فائدہ اٹھانا نہایت ضروری خیال کیا جاتا تھا۔
- 8. امر اور اہل منصب کا گروہ جو شاکنین علم کی سر پرستی کرتا تھا عموماً تعلیم یافتہ اور پاپہ شناس تھا۔
- 9. مندرجہ ذیل الفاظ و تراکیب کے معنی لکھیں:
- تعلیم و قلم، اساماء الرجال، مستند، ہنوز، گلکھ جیں۔

☆☆.....☆☆.....☆☆

## طنزومزاج

طنز اور مزاج دو الگ الگ لفظ ہیں۔ طنز معاشرے کی ناہمواریوں اور اپنے ساتھ ہونے والی ناقصانوں کے خلاف صدائے احتجاج ہے۔ طنز چونکہ ٹھنڈا ہے اس لیے اس میں محسوس پیدا کرنے کے لیے طنزگار مزاج کا سہارا لیتا ہے تاکہ فرد یا معاشرے پر ہونے والی زیادتیوں کی نشان دہی بھی ہو جائے اور طنز پڑھنے والوں کے لیے طرقہ بدل مطالعہ بھی بن جائے۔

مزاج زندگی کی ناہمواریوں کے اس ہمدردانہ شعور کا نام ہے جس کا فکارانہ انلہار کیا جائے۔ مزاج نگاری کے لیے موازنہ زبان و بیان کی بازی گری، مزاجید صورت واقعہ، کسی مزاجید کردار کی تخلیق اور پیر و ذی لمحن تحریف جیسے پانچ حربوں سے کام لیا جاتا ہے۔ طنز اور مزاج میں فرق یہ ہے کہ طنز نفرت اور برہمی سے جنم لیتا ہے جبکہ مزاج محبت اور ہمدردی سے۔ طرز میں زہرنا کی، نشرتیت، کاث، طعن، عناد، تفحیک اور بعض اوقات حملہ ہٹ اور چڑچ اپنی خودار ہو جاتا ہے جب کہ مزاج ان سے بری ہوتا ہے اور صرف اپنی لفاظ کے سہارے زندہ رہتا ہے۔ غالباً مزاج کو طنزگی ضرورت نہیں لیکن طنز ہر حال میں مزاج کا احتیاج ہے۔ طنزلازی طور پر کسی اصلاحی مقصد کا پابند ہوتا ہے جبکہ مزاج کا مقصد محض سرت آفرینی بھی ہو سکتا ہے۔ طنز یہ اور مزاج یہ ہیں نسبتاً زیادہ اڑاکر دل نہیں ہوتا ہے۔

طنز و مزاج ادب کی صنف نہیں بلکہ دو صفات ہیں۔ اس لیے یہ نظم و نثر کی ہر صنف میں جلوہ گر ہو سکتے ہیں۔ اردو نثر میں طنز و مزاج کا سب سے پہلی صورت غالب کے خطوط میں ملتی ہے۔ اس کے بعد ”اودهِ خی“ کے نثرگار آتے ہیں جن میں مشی سجاد حسین پنڈت رتن ناتھور شاہ مزاج چھوپیک ستم ظریف، پنڈت تربون ناتھ سید محمد آزاد، مشی جوہا ہر پر شاد بر ق زیادہ اہمیت کے حال ہیں۔ مزاج نگاری کے اگلے دور میں تین نام سر فہرست ہیں یعنی فرحت اللہ یہیک، پطرس بخاری اور شید احمد صدیقی، ان کے بعد عظیم یہیک چھٹائی، ملا رموزی اور شوکت تھانوی اور غیرہ کا نام آتا ہے۔ خواجہ سن لفای، امتیاز علی تاج اور کنہیا الال پور نے بھی مزاج میں نام پیدا کیا۔ جدید دور میں ابن اٹھا، مختار احمد بیانی، کریم محمد خاں، شفیق الرحمن، نصیر جعفری اور عطاء الحنفی اہم مزاج نگار ہیں۔

## احمداد شاہ پٹرس بخاری

سال وفات: ۱۹۵۸ء

سال ولادت: ۱۸۹۸ء

پٹرس بخاری کا اصل نام سید احمد شاہ تھا۔ پٹرس بخاری آپ کا قلمی نام تھا۔ ان کے والد کا نام سید اسد اللہ تھا۔ پٹرس پشاور میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم پشاور میں حاصل کی اور مزید تعلیم کے لیے لاہور پڑے گئے جہاں گورنمنٹ کالج سے انگریزی میں ایم۔ اے کیا اور گولڈ میڈل حاصل کیا۔ پھر وہ اعلیٰ تعلیم کے لیے انگلستان روانہ ہو گئے اور کیمبریج یونیورسٹی سے آزرز کیا۔ انگلستان سے واپسی پر وہ گورنمنٹ کالج لاہور میں انگریزی کے استاد کی حیثیت سے خدمات انجام دینے لگے۔ ۱۹۳۷ء میں وہ آں اٹھنیاریث یو دبلی سے فلک ہو گئے اور ترقی کرتے کرتے ڈائریکٹر جزل کے عہدے پر بھی گئے۔

قیام پاکستان کے بعد پٹرس لاہور آگئے اور گورنمنٹ کالج لاہور کے پہلی مقرر ہوئے۔ وہ بے پناہ صلاحیتوں کے ماں ک تھے اور انگریزی زبان پر غیر معمولی عبور رکھتے تھے۔ اس لیے انھیں کئی اہم میں الاقوامی کانفرنسوں میں پاکستان کے نمائندے کی حیثیت سے شرکت کے لیے بھیجا جاتا رہا۔ بحداز اس حکومت پاکستان کی جانب سے انھیں اقوام متحدة کا مستقل مندوب مقرر کر دیا گیا۔ ۱۹۵۰ء میں وہ اقوام متحدة کے اسنٹ یکٹری جزل کے عہدے پر فائز ہوئے۔ نیویارک سی میں وہ ۵ دسمبر ۱۹۵۸ء کو رحلت فرمائے۔

احمداد شاہ پٹرس بخاری انگریزی زبان و ادب کے بڑے عالم اور اردو کے منفرد مزاج لگارتھے۔ ان کی تحریروں میں طنز اور مزاج کا بہت عمدہ انتظام ہے جس میں زبان و بیان کی جمل خوبیاں بھی ملاحظہ کی جاسکتی ہیں۔ ان کی تحریر میں کمال کی روانی، فکری اور لفاظ کے عناصر ملے ہیں جو قاری کو عمدہ مزاجی تحریر سے بھی آشنا کرتے ہیں اور طنز و مزاج کے خصوصی انداز میں کئی اہم مسائل سے بھی روشناس کرتے ہیں۔ ان کے مضامین ان کے خصوصی اسلوب نثاریں کے علاوہ ان کی وصیت مطالعہ کی عکاسی بھی کرتے ہیں۔

”پٹرس کے مضامین“ ان کے مزاجی مضامین پر مشتمل ایک زندہ جاودیہ گمودہ ہے جو بہت مختصر ہونے کے باوجود اردو کے مزاجی ادب میں بڑا اہم اور بادقا ر مقام کا حامل ہے۔

## میبل اور میں

میبل لڑکیوں کے کالج میں تھی، لیکن ہم دونوں کی برج یونیورسٹی میں ایک ہی مضمون پڑھتے تھے۔ اس لیے اکثر لپچھروں میں ملاقات ہو جاتی تھی۔ اس کے علاوہ ہم دوست بھی تھے۔ کئی لپچھیوں میں ایک دوسرے کے شریک ہوتے تھے۔ تصویروں اور موسمی کاشوق اسے بھی تھا میں بھی ہمسہ دانی کا دعویدار۔ اکثر گلریوں لیڈی کانسٹراؤنگ میں اکٹھے جایا کرتے تھے۔ دونوں انگریزی ادب کے طالب علم تھے۔ کتابوں کے متعلق باہم بحث بہائے رہتے۔ ہم میں سے اگر ایک کوئی نئی کتاب یا نیا "مصنف" دریافت کرتا تو دوسرے کو ضرور اس سے آگاہ کر دیتا اور پھر دونوں مل کر اس پر اچھے برے کا حکم صادر کرتے۔

لیکن اس تمام یک جہتی اور ہم آئندگی میں ایک خلش ضرور تھی۔ ہم دونوں نے بیسویں صدی میں پرورش پائی تھی۔ عورت اور مرد کی مساوات کے قائل تو ضرور تھا تاہم اپنے خیالات میں اور بعض اوقات اپنے روئے میں ہم بھی نہ کبھی اس کی تکذیب ضرور کر دیتے تھے۔ بعض حالات کے ماتحت میبل ایسی رعایت کو پانچھنگی اور بعض اوقات میں تحریک اور رہنمائی کارو یا اختیار کر لیتا۔ جس کا مطلب یہ تھا کہ گواہ ایک مرد ہونے کی حیثیت سے میرا فرض ہیتی ہے۔ خصوصاً مجھے یہ احساس بہت زیادہ تکلیف دیتا تھا کہ میبل کا مطالعہ مجھے سے بہت زیادہ ہے۔ اس سے میرے مردانہ وقار کو صدمہ پہنچتا تھا۔ کبھی بھی میرے جسم کے اندر میرے ایشیائی آباء اور جادوکاروں جو شمارتا اور میرا دل جدید تہذیب سے بااغی ہو کر مجھ سے کہتا کہ مرد اشرف الخلوقات ہے۔ اس طرف میبل عورت مرد کی مساوات کا اظہار مبالغہ کے ساتھ کرتی تھی۔ یہاں تک کہ بعض اوقات ایسا معلوم ہوتا تھا کہ وہ عورتوں کو کائنات کی رہبر اور مردوں کو حشرات الارض بھجتی ہے۔

لیکن اس بات کو میں کیونکر نظر انداز کرتا، کہ میبل ایک دن دس بارہ کتابیں خریدتی اور ہفتہ بھر کے بعد انھیں میرے کمرے میں پھینک کر چلی جاتی اور ساتھ ہی کہ جاتی کہ میں انھیں پڑھ بھکی ہوں، تم بھی پڑھ بچو گے تو ان کے متعلق باتیں کریں گے۔

اول تو میرے لیے ایک ہفتہ میں دس بارہ کتابیں ختم کرنا محال تھا لیکن فرض کیجیے مردوں کی لائچ رکھنے کے لیے راتوں کی نیند حرام کر کے ان سب کا پڑھ ڈالنا ممکن بھی ہوتا تو بھی ان میں دو یا تین کتابیں فلفے یا تنقید کی ضرور ایسی ہوتیں کہ ان کو بخفظ کے لیے مجھے کافی عرصہ درکار ہوتا۔ چنانچہ ہفتہ بھر کی جانشناختی کے بعد ایک عورت کے سامنے اس بات کا اعتراف کرنا پڑتا کہ میں اس دوڑ میں پیچھے رہ گیا ہوں۔ جب تک وہ میرے کمرے میں پیٹھی رہتی میں کچھ کھیانا سا ہو کر اس کی باتیں سنتا رہتا اور وہ نہایت عالمانہ انداز میں بھویں اور پڑھا چڑھا کر باتیں کرتی۔ جب میں اس کے لیے دروازہ کھولتا یا اس کے سگریٹ کے لیے دیا سلامی جلاتا یا اپنی سب سے زیادہ آرام دہ کری اس کے لیے خالی کر دیتا، تو وہ میری خدمات کو حق نہیں بلکہ حق استادی سمجھ کر قبول کرتی۔

میبل کے چلے جانے کے بعد نہ امت بذریعہ غسلے میں تبدیل ہو جاتی۔ جان یا مال کا ایٹھارہلی ہے لیکن آن کی خاطر نیک سے نیک انسان بھی ایک نہ ایک دفعہ تو ضرور ناجائز ذرا لع کے استعمال پر اڑتا ہے۔ اسے میری اخلاقی پستی بھیجیے لیکن بھی حالت میری بھی ہو گئی۔ اگلی دفعہ جب میبل سے ملاقات ہوئی تو جو کتابیں میں نہیں پڑھی تھیں ان پر بھی میں نے رائے زنی شروع کر دی تھیں جو پچھے کہتا سمجھ سمجھ کر کہتا تھا۔ تفصیلات کے متعلق کوئی بات منہ سے نہ کالتا تھا، سرسری طور پر تنقید کرتا تھا اور بڑی ہوشیاری اور دانائی کے ساتھ اپنی رائے کو جذبت کارگ کر دیتا تھا۔

کسی نادل کے متعلق میل نے مجھ سے پوچھا تو جواب میں نہایت لاابالیاتہ کہا۔

”ہاں اچھی ہے، لیکن کچھ ایسی اچھی بھی نہیں۔ مصنف سے درج دید کا نقطہ نظر کچھ نہ نہ سکا لیکن پھر بھی بعض نکتے نہ لے ہیں۔ بری نہیں، بری نہیں۔“

آنکھوں سے میل کی طرف دیکھتا گیا لیکن اسے میری ریا کاری بالکل معلوم نہ ہونے پائی۔ ڈرامے کے متعلق کہا کرتا تھا۔

”ہاں پڑھاتا ہے لیکن ابھی تک میں یہ فصل نہیں کر سکا کہ جو کچھ پڑھنے والے کو جوس ہوتا ہے وہ اٹھ پر جا کر بھی باقی رہے گا یا نہیں۔

تمہارا کیا خیال ہے؟“

اور اس طرح سے اپنی آن بھی قائم رہتی اور گفتگو کا بار بھی میل کے کندھوں پر ڈال دیتا۔

نختیندی کتابوں کے بارے میں فرماتا‘

”اس نقاد پر اخباروں میں صدی کے نقادوں کا کچھ اثر معلوم ہوتا ہے لیکن یونہی نامعلوم سا کہیں کہیں۔ بالکل ہلاکا سا“ اور شاعری کے متعلق اس کا روایہ دلچسپ ہے، بہت دلچسپ، بہت دلچسپ۔“

رفتہ رفتہ مجھے اس فن میں کمال حاصل ہو گیا۔ جس روائی اور نفاست کے ساتھ میں ناخواندہ کتابوں پر گفتگو کر سکتا تھا اس پر میں خود حیران رہ جاتا تھا۔ اس سے جذبات کو ایک آسودگی نصیب ہوئی۔

اب میں میل سے نہ دیتا تھا، اسے بھی میرے علم و فضل کا مترکف ہونا پڑا۔ اگر وہ ہفتہ میں دس کتابیں پڑھتی تھی تو میں صرف دو دن کے بعد ان سب کتابوں پر رائے زنی کر سکتا تھا۔ اب اس کے سامنے نہادم کا کوئی موقع نہ تھا۔ میری مردانہ دو رہ میں اس احساس پڑھ مندی سے بالیدگی سی آگئی تھی۔ اب میں اس کے لیے کرسی خالی کرتا تو عظمت و برتری کے احساس کے ساتھ جیسے ایک تجربہ کار تونمندو جوان ایک نادان کمزور بیکی کی خفاظت کر رہا ہو۔

صراط مستقیم پر چلے والے انسان میرے اس فریب کو نہ سراہیں تو نہ سراہیں میں کم از کم مردوں کے طبقے سے اس کی داد ضرور چاہتا ہوں۔ خواتین میری اس حرکت کے لیے مجھ پر دہری دہری لعنتیں سمجھیں گی کہ ایک تو میں نے مکاری اور جھوٹ سے کام لیا اور دوسرے ایک عورت کو دھوکا دیا۔ ان کی تسلی کے لیے میں یہ کہنا چاہتا ہوں کہ آپ یقین مایی کئی دفعہ تہائی میں میں نے اپنے آپ کو برا بھلا کہا۔ بعض اوقات اپنے آپ سے نفرت ہونے لگتی۔ ساتھ ہی اس بات کا بھلانا بھی مشکل ہو گیا کہ میں بغیر پڑھنے ہی کے علیمت جتنا رہتا ہوں۔ میل تو یہ کتابیں پڑھنے کے بعد گفتگو کرتی ہے۔ بہر حال اس کو مجھ پر تلوّق تو ضرور حاصل ہے۔ میں اپنی کم علمی ظاہر نہیں ہونے دیتا لیکن حقیقت تو پہنچی ہے تاکہ میں وہ کتابیں نہیں پڑھتا۔ میری چہالت اس کے نزدیک نہ کہا میرے اپنے نزدیک تو مسلم ہے۔ اس خیال سے اطمینان قلب پھر متفقد ہو جاتا۔

علالت کے دوران میں میرا دل زیادہ زرم ہو جاتا ہے۔ بخار کی حالت میں کوئی نادل پڑھتے وقت بھی بعض اوقات میری آنکھوں سے آنسو جاری ہو جاتے ہیں۔ صحت یا بہ کوئی نہیں اس کمزوری پر بھی آتی ہے، لیکن اس وقت اپنی کمزوری کا احساس نہیں ہوتا۔ میری بد قسمتی کہ ان ہی دنوں مجھے خفیف انفلوئزا ہوا، مہلک نہ تھا، بہت تکلیف دہ بھی نہ تھا، تم گزشتہ زندگی کے تمام چھوٹے چھوٹے گناہ، گناہ کبیرہ بن کر نظر آنے لگے۔ میل کا خیال آیا تو میرے سخت نہادم کی اور میں بہت دریک بستر پر بیٹھ دتا کھاتا رہا۔ شام کے وقت میل کچھ پھول لے کر آتی۔ خیریت پوچھی دوپلاٹی نہیں پڑھ رکھا، میرے آنسو شپ پپ گرنے لگے۔ میں نے کہا (میری آواز بھرائی ہوئی تھی) ”میل مجھے خدا کے لیے معاف کر دو۔“ اس کے بعد میں نے اپنے گناہ کا اعتراف اور اپنے آپ کو سزادینے کے لیے میں نے اپنی مکاری کی ہر ایک

تفصیل پیان کر دی۔ ہر اس کتاب کا نام لیا جس پر میں نے بغیر پڑھے لمبی لمبی فاضلانہ تقریریں کی تھیں۔ میں نے کہا ”میں بچھلے دفعے جو تم کتابیں تم مجھے دے گئی تھیں ان کے متعلق میں تم سے کتنی بحث کرتا رہوں گے میں نے ان کا ایک لفظ بھی نہیں پڑھا۔ میں نے کوئی نہ کوئی بات ایسی ضرور کی ہو گی جس سے میرا پول تم پر کھل گیا ہو گا۔“  
کہنے لگی ”نہیں تو۔“

میں نے کہا ”مثلاً ناول تو میں نے پڑھا ہی نہ تھا، کریکٹروں کے متعلق میں جو کچھ بک رہا تھا وہ سب من گھرست تھا۔“  
کہنے لگی ”پچھے ایسا غلط بھی نہ تھا۔“

میں نے کہا ”پلاٹ کے متعلق میں نے یہ خیال ظاہر کیا تھا کہ ذرا ذہلیا ہے۔ یہ بھی ٹھیک تھا؟“  
کہنے لگی ”ہاں پلاٹ کہیں کہیں ڈھیلہ ضرور ہے۔“

اس کے بعد میری گزشتہ فریب کاری پر وہ اور میں ہنستے رہے۔ میں رخصت ہونے لگی تو بولی ”تو وہ کتابیں میں لیتی جاؤں؟“  
میں نے کہا ”ایک تا سب انسان کو اپنی اصلاح کا موقع تو دو۔ میں نے ان کتابوں کو اب تک نہیں پڑھا لیکن اب میں انھیں پڑھنے کا ارادہ رکھتا ہوں۔ انھیں بھیں رہنے دو۔ تم تو انھیں پڑھ بھی ہو۔“

کہنے لگی ”ہاں میں تو پڑھ بھی ہوں۔ اچھا میں بھیں چھوڑ جاتی ہوں۔“

اس کے چلے جانے کے بعد میں نے ان کتابوں کو پہلی دفعہ کھولا۔ تینوں میں سے کسی ایک کے ورق تک نہ کئے تھے۔ میں نے بھی انھیں ابھی تک نہ پڑھا تھا!

مجھے مرد اور عورت دونوں کی برابری میں کوئی شک باقی نہ رہا۔

(پھرسر کے مقامیں)

## مشق

- 1- مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جواب لکھیں:

i- مصنف کہاں پڑھتے تھے؟

ii- کیا مصنف کے لیے دس بارہ کتابیں ایک ہفتہ میں پڑھنا ممکن تھا؟

iii- کتابیں پڑھے بغیر مصنف ان پر کیسے رائے زنی کرتا تھا؟

iv- تنقید کی کتابوں کے بارے میں مصنف نے کیا رائے دی ہے؟

v- اپنے گناہ کا اعتراف اور اپنے آپ کو مزادی نے کے لیے مصنف نے کیا کیا؟

- 2- سبق کے حوالے سے مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں؟

i- بعض اوقات میں تحریک اور رہنمائی کا روایہ اختیار کر لیتا۔

ii- کبھی کبھی میرے جسم کے اندر میرے ایشیائی آبادا جدا کاخون جوش مارتا اور میرا دل جدید تہذیب سے باعث ہو کر مجھ سے کہتا کہ مرد اشرف الاخوات ہے۔

iii- تاہم گز شتر زندگی کے چھوٹے چھوٹے گناہ گناہ کبیرہ نظر آنے لگے۔

iv- لیکن جو کچھ کہتا تھا سنبھل کر کہتا تھا۔ تنصیلات کے متعلق کوئی بات منہ سے نہ نکالتا۔

v- اب میں میبل سے نہ دہتا تھا، اسے بھی میرے علم و فضل کا معرف ہونا پڑا۔

- 3- مندرجہ ذیل بیانات میں سے درست کے سامنے (✓) اور غلط کے سامنے (✗) کا نشان لگائیے:

i- میبل اور مصنف کا مضمون ایک ہی تھا۔

ii- میبل بختنے میں دس بارہ کتابیں پڑھ لیتی تھی۔

iii- مصنف صرف پڑھی ہوئی کتابوں پر رائے زنی کرتا تھا۔

iv- رفتہ رفتہ مصنف کو تنقید کے فن میں کمال حاصل ہو گیا۔

v- مصنف نے اپنے گناہ کا اعتراف کر لیا۔

- 4- مندرجہ ذیل الفاظ کو اپنے جملوں میں استعمال کریں:

خلش، مساوات، کائنات، روانی، مختاری۔

- 5- مندرجہ ذیل الفاظ کے واحد لکھیں:

حیالات، اوقات، حالات، تفصیلات، حرکات۔

- 6- ”میبل اور میں“ کا خلاصہ اپنے الفاظ میں لکھیں۔

- 7- پٹرس بخاری کے اسلوب تحریر پر نوٹ لکھیں۔

- 8- طفرا در مزاج میں کیا فرق ہے؟ مثالوں سے واضح کریں۔

☆☆.....☆☆.....☆☆

## نصیر احمد بھٹی

سال ولادت: ۱۹۳۶ء

نصیر احمد بھٹی ۲۳ دسمبر کو تکوڑی موئی خاں (ضلع گوجرانوالا) میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد کا نام علی محمد بھٹی ہے جو اپریل ۱۹۸۳ء میں فوت ہوئے۔

انھوں نے ابتدائی تعلیم اپنے آبائی قبیہ ہی میں حاصل کی اور میٹرک کا امتحان گورنمنٹ ہائی سکول گوجرانوالا سے پاس کیا۔ ایف۔ اے اور بی۔ اے کے امتحان گورنمنٹ کالج گوجرانوالا سے پاس کیے۔ بعد میں چناب یونیورسٹی سے ایم۔ اے (اردو)، ایم۔ اے (سیاست) اور بی۔ ایڈ کی ڈگریاں حاصل کیں۔

ملازمت کے سلسلے میں ۱۹۷۵ء میں چناب ٹیکسٹ بک بورڈ میں معادون ماہر مضمون اردو کے طور پر اور ۱۹۹۱ء سے بطور ماہر مضمون اردو فرائض انجام دیے اور اردو کی کئی کتابیں اپنی گمراہی میں مرتب کرائیں۔ انھوں نے اردو کی بعض کتابوں کی ترتیب و تدوین اور ادارت کے فرائض بھی انجام دیے۔

نصیر احمد بھٹی، بہت اچھے مضمون نگار ہیں۔ ان کے مضمون ”نشیات کی لعنت“ میں عصر حاضر کے ایک اہم مسئلے کو زیر بحث لایا گیا ہے۔

## نشیات کی لعنت

اللہ تعالیٰ نے کائنات اور خاص طور پر اس کرہ ارضی کی زیبائش و آرائش کے لیے نیکوں آسمان، چیختے اور ٹھیماتے ستارے اور آن گفت نظام ہائے ششیٰ تخلیق فرمائے۔ انسان کے استقادے کے لیے جہادات، بنايات، حیوانات، چرند، پرند اور نہ جانے دیگر کتنی نفعائی، زینتی اور سمندری تخلیق پیدا کی۔ جہادات ایک جگہ پر قائم ہیں، از خود متحرک نہیں، ہو سکتے البتہ حیوانات از خود متحرک ہو سکتے ہیں اور کھاتے پیجے، گرمی سردی کا احساس رکھتے اور نفرت یا محبت کا اظہار کرنے کی قدرت رکھتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے احساسات اور جذبات کے نظام کے علاوہ کمرے کھوئے، اچھے برے، حق اور نحق میں تمیز کرنے اور کائنات میں موجود انواع و اقسام کی نعمتوں سے مستفید ہونے کی صلاحیت یعنی عقل و شعور سے بھی نوازا۔ ہمیں وہ دولت میش بہا ہے جس کی بدولت اہن آدم اشرف الخلق و مخلوقات تھے۔ ہمیں وہ گراں مایہ انعام ہے جس کے استعمال سے انسان ستاروں پر کنڈیں ڈالتا، نبی نبی دنیا کیں دریافت کرتا اور فضا کیں کو سخر کرتا ہے۔ کچھ انسان اس عظیم نعمت کی ناقدری کرتے ہوئے اس سے کام نہیں لیتے اور زندگی کی مشکلات، ناموافق حالات کا ہمت، جوانمردی اور عقل و ذہانت سے مقابلہ کرنے کی بجائے ہمت ہار کر، خیالی دنیا کیں میں رہنے کی راہ اختیار کرتے ہیں۔ وہ ایسی اشیا کا استعمال شروع کر دیتے ہیں جو انھیں وقتی طور پر سکون بخشتی اور دنیا کے جھیلوں سے کچھ دیر کے لیے پڑے لے جاتی ہیں۔ وہ اس وقت اس حقیقت سے واقف نہیں ہوتے کہ ان کے استعمال سے وہ سوچنے سمجھتے، فیصلہ کرنے کی قوت اور جسمانی صحت جیسی نعمت سے محروم ہو رہے ہیں۔ ان اشیا کو ”نشیات“ کا نام دیا جاتا ہے۔

نشیات کا استعمال زمانہ قدیم سے ہوتا رہا ہے۔ ہر دور میں ہر نبی اور مصلح نے ان کی نعمت کی ہے۔ نبی آخر الزمان حضرت محمد مصطفیٰ کی بخشش سے پہلے عرب معاشرہ شراب نوشی جیسی عادت بد میں بری طرح پھسا ہوا تھا اور نتیجتاً بات بات پر لڑائی جھکڑا، قتل و غارت، چوری، ڈکازنی اور تو اور بچیوں کو اپنے ہاتھوں ماں باپ کا زندہ درگوکر دینا اس معاشرے کا معمول بن چکا تھا۔ دین اسلام نے، جو دین فطرت ہے، ان تمام نشر آور اشیا کی نہ صرف نعمت کی ہے بلکہ شراب کو حرام اور ام الخباث قرار دیا گیا ہے کہ اس کے استعمال سے انسان رشتوں کی پیچان تک بھول جاتا ہے، عقل و شعور، حافظہ و یاد اشتکھو دیتا ہے۔ دوست اور دشمن کو نہیں پہچان پاتا۔ ایسے میں وہ بدترین جرام کا ارتکاب بھی کر سکتا ہے۔

سانسی ترقی کے اس دور میں مسائل زندگی بہت گیبر ہو چکے ہیں۔ ان حالات میں سکون کے چند لمحات کے حصول کے لیے نادنوں نے نش آور اشیا کا استعمال عام کر دیا ہے۔ نشیات کی لعنت کے فروغ کا برا سبب رات امیر بننے کی خواہش بھی ہے جس نے اسے باقاعدہ کار بارہنا کر پوری دنیا کو ایک عذاب میں جلا کر دیا ہے۔ مندرجہ ذیل اشیا عام طور پر نئے کے لیے استعمال کی جاتی ہیں:

- ۱۔ ہیر و دن:

یہ سفید یا بھورے رنگ کے پاؤڑ کی شکل میں ہوتی ہے جسے افیون سے بنایا جاتا ہے اور زانے میں کڑوی ہوتی ہے۔ سگریٹ میں بھر کر اس کے دھویں کو سوچنا چاہتا ہے۔

اس کے استعمال سے خون کے دباو میں کمی واقع ہو جاتی ہے، سائل کی رفتار سست پڑ جاتی ہے اور انسان اپنے آپ کو نیند کی کیفیت میں عسوں کرتا ہے۔ کسی چیز کو تفصیل سے دیکھنے یا سمجھنے کی صلاحیت ختم ہو کر رہ جاتی ہے۔ اگر زیادہ مقدار میں استعمال کری جائے تو قوت حس کو زیاد کر دیتی ہے۔ سائل یعنی کی رفتار اور دل کی حرکت سست پڑ جاتی ہے۔ آنکھوں کی پتلیاں سکڑ جاتی ہیں۔ نش باز کو اگر یہ نہ ملے تو دورے پڑتے ہیں، بے ہوشی تک طاری ہو جاتی ہے۔ یہ چونکہ جسم اور دماغ پر بہت جلد اثر انداز ہوتی ہے، اس لیے اس سے نش کی بہت زیادہ احتہان پڑ جاتی ہے۔ صرف تین چار دن تک روزانہ دو تین سگریٹ پینے سے انسان اس کا عادی ہو جاتا ہے اور بھروس سے نجات بہت

مشکل ہو جاتی ہے۔

۲۔ کوکین:

یہ کوکانی پودے کی پتوں سے تیار کی جاتی ہے۔ جولاٹینی امریکہ میں بکشہت پیدا ہوتا ہے۔ یہ سفید رنگ کے پاؤڈر اور بعض اوقات فکڑوں کی شکل میں ملتی ہے۔ سگریٹ کی طرز پر پینے کے علاوہ اس کے انجشہ بھی لگائے جاتے ہیں۔

یہ نہایت طاقتور نہ مرکزی اعصابی نظام کو تیزی سے تحرک کر کے مفلوج بنادیتا ہے۔ یہ نہایت زد داشٹ نہ ہے۔ صرف پندرہ منٹ میں اس کے مضر اڑات نمودار ہو جاتے ہیں اور کم از کم ایک گھنٹے کے بعد اس کا اثر مائل ہونا شروع ہو جاتا ہے۔ اس کے استعمال سے آنکھوں کی پتلیاں پھیل جاتی ہیں اور دل کی دھرم کن غیر معمولی طور پر تیز ہو جاتی ہے۔ فشار خون بلند ہو جاتا ہے۔ منہ خلک ہو جاتا ہے۔ اس کا عادی اعصابی کشیدگی، تناوٰ، قلبی کیفیات میں اچانک رو بدل، یادداشت کے مسائل، مستقل بے خوابی، وزن کی کمی اور سر درد کے مسائل سے دوچار ہوتا ہے۔ یہ اتنی ہبہک اور خطرناک ہے کہ اس سے پھیپھڑے تو بالکل ناکارہ ہو جاتے ہیں۔

۳۔ کینیا دس، پچس اور بھنگ:

پہلی دونوں بھنگ کے پتوں، کونپلوں اور رسہی سے حاصل ہوتی ہیں۔ کینابس خاکستری، بزر یا بزر بھورے رنگ اور چس جسے حشیش بھی کہتے ہیں، سیاہ بھورے رنگ کی ہوتی ہے۔ سگریٹ میں بھر کر پی جاتی ہے۔ بھنگ، بھنگ کے پتوں کو گھوٹ کر مشروب کے طور پر پی جاتی ہے۔

ان نشا آور اشیا کے استعمال سے انسان کو اپنی حرکات پر قابو نہیں رہتا۔ وہ بہت زیادہ بولنا شروع کر دیتا ہے۔ انسان کو فاسیلے کا صحیح اندازہ اور وسعت کا احساس نہیں رہتا ہے۔ چیزوں کے رنگ اور آوازوں میں شدت محسوس ہوتی ہے۔ واقعات کو یاد رکھنے کی صلاحیت، سوچنے اور واضح طور پر بولنے کی الہیت ختم ہو جاتی ہے۔ یہ اشیا دل کی حرکت اور بلڈ پریشر کو متاثر کرتی ہیں۔ سر چکراتا ہے، بھوک زیادہ لگتی ہے۔ غنوڈگی طاری رہتی ہے۔ آنکھیں سرخ، منہ اور گلاغلک ہو جاتے ہیں۔ ان اشیا کے استعمال کے عادی اشخاص کا موڑ گاڑی، سائکل سواری یا کسی مشین پر کام کرنا خطرے سے خالی نہیں ہوتا۔ ان کا استعمال منہ، گلے اور پھیپھڑوں کے کینسر کا باعث بھی ہو سکتا ہے۔

۴۔ سکون بخش ادویات:

ذہنی پریشانیوں کو دور کرنے کے لیے ڈاکٹر جودوائیں جو ہر یونیورسٹی ادویات کہا جاتا ہے۔ ان کا اثر بالکل خواب آور گولیوں جیسا ہوتا ہے۔ ڈاکٹروں کی جو ہر یونیورسٹی مقدار میں، بتائی گئی خاص مدت تک استعمال کرنے سے کوئی منفی اثرات مرتب نہیں ہوتے بلکہ آرام دسکون ملتا ہے۔ اعصابی تناوٰ میں کمی کی واقع ہوتی ہے۔ لیکن جب زیادہ ہر صے تک مقررہ مقدار سے زائد استعمال جاری رکھا جائے تو انسان کی حرکات میں بے رطکی، سوچنے کی صلاحیت میں کمی اور یادداشت کو متاثر کرنے جیسے منفی اثرات مرتع ہوتے ہیں۔

خاندان اور سر برہ خاندان کی ذمہ داریاں اور طرز عمل:

ذہن آور اشیا کے مندرجہ بالا مضر اڑات کے پیش نظر ایک خاندان کے ہر عاقل اور بالغ مرد اور خصوصاً خاندان کے سرپرست کی ذمہ داری ہے کہ وہ گہری نظر رکھ کر اس کے خاندان کا کوئی فرد اس بری عادت کا ٹھکارہ نہیں۔ نشے کی لٹ کے ابتدائی مرحلہ میں نشہ کرنے والے افراد کے کردار اور جسمانی حرکات میں کچھ بیاندی علامات ظاہر ہوتی ہیں، جیسے مفہومی سحر ایسے لاپرواںی، بے وقت سو جانا، وزن میں کمی، بھوک میں اچانک کمی یا اضافہ، نگران یا ساتھیوں سے چپکش، چڑچڑاپن، مودو میں اچانک ثابت یا منفی تہذیبی، کرے میں دریج کتہا ہنا، مذیات سے متعلق لٹڑپچار اور مذیات مار کیٹ سے متعلق زیادہ واقعیت وغیرہ۔ بعض مکانی شہادتیں بھی نشے کی نشان دہی کر سکتی ہیں مثلاً کرے میں سگریٹ کی ہٹتی، مختلف پیکنٹوں کی موجودگی، پاپس، استعمال شدہ ماچس، عجیب قسم کی بدبویا اسے دور کرنے کے لیے اگرعنی یا

دیگر حرم کی خوبیوں کا استعمال وغیرہ۔

جب یہ معلوم ہو جائے کہ کوئی فرد نئے جیسی ب瑞 عادت کا شکار ہو گیا ہے تو یہ مرحلہ سب سے زیادہ اہم ہونے کے ساتھ ساتھ نازک ترین بھی ہے۔ اس وقت اہل خانہ کو غیظ و غضب، طعن و تفجیح کی پالیسی کی بجائے عقل و هوش سے پوری منصوبہ بندی اور منظم پروگرام سے اس مسئلے سے نٹنے کی کوشش کرنی چاہیے۔ غیظ و غضب، دمکیوں، مارپیٹ، کمرے میں بند کر دینے اور گھر سے نکال باہر کرنے جیسے رد عمل سے معاملہ بنتنے کی بجائے مزید الجھہ کٹا ہے۔

اس وقت شخص پر دو پوچشی کی بجائے سامنیگفت طریقی کا راپانا چاہیے کیوں کرنے کے عادی افراد کو نشیات کے استعمال کو ترک کرنے کے لیے ہمت، خوسلے اور پختہ ارادے اور خاندان کی پرزور پشت پناہی چاہیے۔ ان کے ذہن سے محرومی، مایوسی، تذبذب اور خوف جیسی کمزوریاں دور کرنے کے لیے صحت مندانہ اور عاقلانہ اقدامات چاہیں۔ نشیات کے متاثر کا مردانہ و ار مقابلہ کرنا یہ بھالی کی جانب پہلا قدم ہو گا۔ نہ باز کو نشہ ترک کرنے کے لیے کافی وقت درکار ہوتا ہے۔ اس لیے خاندان کے افراد کو جلد بازی اور مایوسانہ رویے کا مظاہرہ نہیں کرنا چاہیے۔

#### معاشرے پر منفی اثرات:

نشہ جہاں ایک شخص کی ذاتی زندگی کو جاہ کرتا ہے، وہاں اس کا پورا خاندان مالی مسائل سے بھی دوچار ہو جاتا ہے۔ یہ شخص نئے کے اخراجات پورے کرنے کے لیے غیر قانونی کاروبار کرنے پر اتر آتا ہے۔ یہاں تک کہ بعض اوقات گداگری جیسا ناپسندیدہ وحمنا کرنے پر بھی مجبور ہو جاتا ہے۔ نہ جہاں ایک شخص اور اس کے خاندان کو متاثر کرتا ہے، وہاں معاشرے میں بہت سی دیگر معاشرتی، سماجی برائیوں اور اجتماعوں کو بھی تھجم دھاتا ہے۔ اس لیے ایک فردی خاندان کی انفرادی کوشش کے ساتھ اس لعنت سے پوری قوم اور ملک بلکہ پوری انسانیت کو نجات دلانے کے لیے ملکی، قومی اور بین الاقوامی سطح پر بھی بھر پورا اور مربوط کوششوں کی ضرورت ہے اور اس سلسلے میں درج ذیل عملی اقدامات کے جاسکتے ہیں۔

#### عملی اقدامات:

##### ۱۔ بچوں کی تربیت

والدین کو بچوں کی تربیت شروع ہی سے ایسی کرنی چاہیے کہ وہ بڑے ہو کر عملی زندگی میں مشکلات کا مردانہ و ار مقابلہ کر سکیں۔ اس کے لیے والدین کو پہنچ کے ذہن میں پیدا ہونے والے ہرسوال کا تسلی بخش جواب دینا چاہیے۔ محل کراطہار خیال کرنے کے سلسلے میں بچوں کی حوصلہ افزائی کرنی چاہیے۔ اس طرح اُنھیں نشیات سے دور رکھنے میں خاصی مدد ملتے گی۔ سکولوں اور کالجوں میں طلبہ و طالبات کو اس لعنت سے روکنے کے لیے صحت مند جسم اور زندگی سے متعلق معلومات میں اضافہ کرنا چاہیے تاکہ وہ نئے کے برے اثرات کا خود مشاہدہ کر سکیں۔

##### ۲۔ موڑ تشویہ و ترغیب:

اس مسئلے کی اہمیت کو اجاگر کرنے کے لیے موڑ تشویہ و ترغیب کو حکومتی سطح سے گاؤں کی سطح تک پھیلایا جائے۔ ریڈیو، ٹیلی و ڈین، اخبارات و جرائد وغیرہ بڑا موڑ کردار ادا کر سکتے ہیں۔ اس لیے نشیات کے نقصانات اور برے اثرات کے متعلق جامع معلومات عوام تک پہنچانے کے لیے ان کا بھر پورا استعمال کیا جانا چاہیے۔

##### ۳۔ نوجوانوں کی تنظیمیں:

ملک کے کونے کونے میں نوجوانوں کی تنظیمیں تکمیل دی جائیں جو دلچسپ، ثابت اور تحریری پروگرام ترتیب دے کر نوجوانوں کو نشیات سے دور رہنے کی ترغیب دے سکیں۔ یہ تنظیمیں صحت مند زندگی کی اہمیت بڑھانے کے لیے دریش اور کھلیوں وغیرہ پر منی پروگرام

ترتیب دے کر نوجوانوں کو نشیات سے دور رکھنے میں اپنا شہت کردار ادا کر سکتی ہیں۔

۲۔ سخت سزا میں:

نشیات کا دھندا کرنے والوں کے خلاف سخت ترین اقدامات کیے جائیں اور انھیں عبرت ناک مزائیں دی جائیں تاکہ ان کی حوصلہ ٹکنی ہو سکے۔

۳۔ بین الاقوامی فورم کا استعمال:

آخر میں بین الاقوامی طور پر اقوام متحده، غیر جانبدار ممالک کی تحریک کے ممبر ممالک، یورپی برادری اور اسلامی ممالک کے مختلف فورم سے اس لعنت کے خلاف، جہاد کے جذبے سے سرشار ہو کر تحریک چلائی جائے۔ اس سلسلے میں تمام ممالک کی تمام تنظیموں کو مریبوط کوشش کرنی چاہیے تاکہ پوری انسانیت کو بتاہی سے بچایا جاسکے۔

## مشق

۱۔ مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جواب لکھیں:

i۔ اسلام میں نشیات کے بارے میں کیا حکم ہے؟

ii۔ شراب کو امام الخبائث کیوں کہا گیا ہے؟

iii۔ نشیات کے کاروبار کے فروغ کی بڑی وجہ کیا ہے؟

iv۔ نشیات کے خلاف ہم میں سب سے مؤثر کردار کون سا ذریعہ ادا کر سکتا ہے؟

v۔ جمادات اور حیوانات میں بنیادی فرقی کیا ہے؟

۲۔ مندرجہ ذیل بیانات میں سے درست کے سامنے (✓) اور غلط کے سامنے (✗) کا تباہ لگائیے:

i۔ نشیات کا استعمال موجودہ دوری میں شروع ہوا۔

ii۔ شراب تمام برائیوں کی ماں ہے۔

iii۔ نشا انسان کو ہنپی پریشانیوں سے نجات نہیں دلا سکتا۔

iv۔ نشچوڑنے کے لیے الہی خاندان کو نشہ باز پرختی کرنی چاہیے۔

v۔ نشہ باز کو نہ ترک کرنے کے لیے وقت درکار ہوتا ہے۔

سبق کے حوالے سے مندرجہ ذیل جملوں کی وضاحت کریں؟

i۔ یہی وہ گرائیا نعام ہے جس کے استعمال سے انسان ستاروں پر کندیں ڈالتا، نئی نئی دریافتیں کرتا اور فضا میں کو سخن کرتا ہے۔

ii۔ نبی آخر الزماں حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بعثت سے پہلے عرب معاشرہ شراب نوشی کی عادت بدیں بری طرح پھنسا ہوا تھا۔

iii۔ دین اسلام میں شراب کو حرام اور امام الخبائث قرار دیا گیا ہے۔

iv۔ ان کا اثر بالکل خوب اور گولیوں جیسا ہوتا ہے۔

مندرجہ ذیل الفاظ و تراکیب کا مطلب لکھیں:

ان گفت، جمادات، بحث، وہن فطرت، امام الخبائث

5۔ نشیات کے انسداد کے لیے ہم پر کیا کیا ذمہ داریاں عائد ہوتی ہیں؟

6۔ ”نشیات کی لعنت“ کا خلاصہ لکھیں۔



## اردو شاعری پر ایک نظر

اردو شاعری کا آغاز اردو نظر سے بھی پہلے ہوا۔ چنانچہ امیر خسرو دہلوی (جو اردو کے پہلے شاعر مانے جاتے ہیں) کی شاعری کے جو نمونے ملے ہیں ان میں ایک مصری فارسی کا اور ایک اردو کیا آدھا مصروع اردو اور آدھا فارسی میں ہے۔ اس شاعری کو رینجت کہا جاتا تھا اور اس کا روانج امیر خسرو کے بعد بھی ایک عرصے تک رہا۔

اردو شاعری کو زیادہ ترقی دکن میں نہیں ہوئی۔ یہی سلطنت کے قیام سے وہاں اردو کے مقابلے میں فارسی کو زیادہ اہمیت حاصل ہوئی اور وہ سرکاری وفتروں اور تہذیبی مجلسوں میں جگہ پائے گئی۔ دکنی صوفیاء اور عوام خاص طور پر دکنی سلاطین نے زبان اور شاعری کی ترقی میں بڑا نامیاب حصہ لیا۔ اس سلسلے میں گولنڈھ کے قطب شاہی اور بیجا پور کے عادل شاہی سلاطین خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ قطب شاہی خاندان کا سلطان محمد قلی قطب شاہ خود شاعر تھا اور شاعروں کا قدر روان تھا۔ اس کا اردو لکھا میں موجود ہے جس میں غزلیں اور قصیدے موجود ہیں۔ اس کی غزاں میں جہاں ایک طرف فارسی غزل کے مضامین اور اسلوب کی جھلک پائی جاتی ہے وہاں مقامی رنگ بھی ملتا ہے۔ محدود اور فیروز اسی دور کے ایسے شاعر ہیں جن کو بعد کے شعرانے اپنا استاد تسلیم کیا ہے۔ قطب شاہی دربار کا ایک متاز شتر نگار ملا و بھی شاعر بھی تھا۔ اس کی مشنوی قطب مشتری میں چند غزلیں بھی شامل ہیں جن سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ اعلیٰ درجے کا غزل گوئی تھا۔ ملک الشر انصری بھی دکنی دور کا قابلی ذکر شاعر ہے۔ غواصی بھی اسی عہد کا ایک متاز شاعر ہے جس کی مشہور تفہیف مشنوی "لطوی نامہ" ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ دکنی شعر کو مشنوی کی صنف سے زیادہ لگاؤ تھا۔ چنانچہ اس دور میں کثرت سے منویاں لکھی گئیں۔

دکنی دور کے سب سے نامور شاعروں میں جن کو اردو شاعری کا بادا آدم اور اردو کا پہلا صاحب دیوان شاعر سمجھا جاتا تھا۔ بعد کی تحقیق نے اس کی تصدیق نہیں کی، پھر بھی وہی اردو کا پہلا شاعر ہے جس نے اردو غزل کو پر صاف پاک و ہند میں فارسی غزل کے مقابلے میں مقبول اور رانج کیا۔ وہی کے کلام کی دو خصوصیات قابل غور ہیں۔ انہوں نے دکنی محادرے کو ترک کر کے اپنی شاعری میں فارسی اور ہندی الفاظ کا ایک سیمین امتزاج پیدا کیا۔ اس کے علاوہ انہوں نے موضوع اور اسلوب کے اعتبار سے اردو غزل کو فارسی غزل سے ملا دیا۔ چنانچہ وہ سارے مضامین چاہے عشق و عاشقی کے ہوں یا تصوف اور حکمت کے جو فارسی غزل کا سرمایہ تھے اردو میں بلا کتف داخل ہونے لگے۔ وہی ۷۰۰ء میں تولی آئے اور وہاں کے دیگر مشاہیر کے علاوہ شاہ سعد اللہ گلشن سے بھی ملے جھنوں نے وہی کی شاعری کو پسندیدی گی کی نظر وہ سے دیکھا۔

وہی کی آمد سے پہلے شاہی ہند میں چونکہ فارسی زبان کا غلبہ تھا اس لیے اردو کو محض بولی کی حیثیت سے جانا اور سمجھا جاتا تھا۔ خط و کتابت بھی فارسی زبان میں کی جاتی تھی اور شعرو شاعری کے لیے بھی فارسی زبان ہی مقبول تھی۔ وہی کی شاعری کی شہرت دلی کی پیشی اور یہاں کے شعرا نے اس کا مطالعہ کیا تو وہ اس سے بے حد متأثر ہوئے۔ چنانچہ اس زمانے کے اساتذہ فن نے فارسی زبان کو ترک کر کے رینجت میں شاعری شروع کی اور اس زبان کا اسلوب اختیار کرنے لگے۔ اس دور کو عام طور پر ایہاں گوئی کا دور کہا جاتا ہے۔ ایہاں کے معنی یہ ہیں کہ شعر کی بنیاد کسی ایسے لفظ پر رکھی جائے جس کے دو معنی ہوں۔ ایک معنی قریب کا ہوا اور دوسرا بعید کا۔ شعر پڑھتے ہی قاری کے ذہن میں قریب کا معنی آئے لیکن غور و فکر کے بعد دور کے معنی سامنے آئیں اور شاعر کی مراد بھی دراصل معنی بعید ہوا اور یوں پڑھنے والا ایک تحریر کی کیفیت میں جلا ہو جائے۔ اس دور کے مشہور شعرا میں شاہ مبارک آبرد، مضمون شاکر، تاجی اور میر گفت وغیرہ شامل ہیں۔ لیکن معلوم ہوتا ہے کہ بہت جلد شعرا کو اس طرح کی شاعری کے بے اثر ہونے کا احساس ہو گیا اور انہوں نے اس ناقص شاعری کی اصلاح کی طرف توجہ کی۔ ایسے لوگوں میں سراج الدین علی خاں آرزو اور مرتضیٰ امظہر جان جاناں وغیرہ قابل ذکر ہیں۔ یوں ایہاں گوئی کا دور ختم ہوا۔

ایہاں گوئی کے دور کے بعد اردو شاعری اپنے اصلی روپ میں ظاہر ہوئی۔ اس دور کے اکابر شعرا کی فہرست اگرچہ خاصی طویل ہے لیکن اس میں میر ترقی میر فہرست ہیں۔ میر ترقی میر نے غزل، تصدیہ، مشنوی، مرثیہ، قطعہ سب کچھ کہے ہیں لیکن ان کی شہرت بڑی حد تک ان کی غزل سے ہے اور اس فن میں ان کی اساتذہ کا اعتراف ان کے عہد میں اور ان کے بعد بھی ہر دور کے بڑے شعرانے کیا ہے جن میں غالب، نائج اور حرست بھی شامل ہیں۔ میر کی غزلیں ان کے حال کا آئینہ ہیں۔ ان کی زندگی مسلسل کرب اذیت اور تکلیف کی زندگی تھی۔ مایوسی اور ناکامی ان کی قسمت میں لکھی گئی۔ محبت کی تو

نکام رہے۔ فارغ الیابی اور معاشری اطمینان انھیں زندگی بھرنے سب نہ ہوا۔ بچپن ہی میں یقین ہو گئے تھے۔ عزیز دا قارب نے ایسی ختی برتنی کا گرد سے غریب الوطن ہو کر دلی آئے اور پھر لکھنے جانا پڑا۔ ایسے شاعر کا کلام اس کے درود کی تصویر نہ ہو گی تو کیا ہو گی۔ درود ام اور سوز و گدازان کی شاعری کے اجزا ہیں۔ درویش، قلندری اور تصوف کے مضامین بکثرت ہیں۔ دنیا کی بے شمار ناپاسیداری اور گردشی روزگار کا ذکر بھی بار بار ملتا ہے۔ مشن و محبت میں ناکامی اور مایوسی کے مضامین انھیں پسند ہیں اور ان تمام مضامین کو وہ بڑی صفائی اور سادگی سے بیان کرتے ہیں۔ خیال اور بیان کی سادگی ان کا طریقہ امتیاز ہے۔ وہ عام طور پر چھوٹی بھریں پسند کرتے ہیں لیکن طویل بحروں میں بھی بہترین غزلیں موجود ہیں۔ ان سب عنابر نے مل جل کر ان کے کلام کو ایسا اشتراک رکھتا ہے کہ ان کے بعض اشعار نظر کھلاتے ہیں کہ سنتے ہی دل میں ارجاتے ہیں۔

مرزا فیض سودا اس دور کے دورے میں مشہور شاعر ہیں۔ ان کی غزل کوئی کو بعض لوگ ان کے مقام بلے میں کم تر درج دیتے ہیں۔ غزل اور مشنوی میں بھی اگرچہ ان کے بعض اچھے نمونے موجود ہیں لیکن سودا کا مراج اور ماحول قصیدے کا تھا۔ انھوں نے بزرگان دین کی مدح کے علاوہ اپنے زمانے کے رئیسوں اور امیروں کی شان میں قصیدے لکھے اور قصیدہ نگاری کے فن کے لوازم کو بہترین طریقے سے بھایا۔ خیال کی بلندی اور زبان و بیان کا لکھوہ ان کے قصیدوں کی نمایاں خصوصیت ہے۔ وہ اردو کے پہلے شاعر ہیں جنھوں نے قصیدہ نگاری کو باقاعدہ فن کی حیثیت سے اچھائی بلند پوس تک پہنچایا۔ اسی لیے انھیں بجا طور پر اردو قصیدہ نگاری کا امام کہا جاتا ہے۔ غزاں اور قصیدوں کے علاوہ ان کی چند نظمیں اور بھجویات ایسی بھی ہیں جن سے ان کے عہد کے سیاسی سماجی اور تہذیبی معاملات پر روشنی پڑتی ہے۔

اس دور کے تیرے نامور شاعر خوجہ میر درد ہیں۔ یہ صوفی بزرگ تھے اور دلی میں درویشی کی مند پر بیٹھے قاععت کی زندگی برپ کرتے تھے۔ شاعری کو انہوں نے پیش نہیں بنایا لیکن جو کچھ لکھا ہے وہ بخوبی ہے۔ اسی لیے ان کا کلام مختصر ہے۔ ان کی غزلیں عارفانہ کلام کا مثلی نمونہ ہیں۔ توکل استغنا، ایضاً خود شاعری خود گرگی تزکیہ باطن اور خدمت خلق کے مضامین ان کے کام بار بار ملتے ہیں۔ ان کی غزلیں مختصر ہیں اور زبان و بیان میں سادگی ہے۔ میر و سودا کی شاعری کے اس دور کو دستانِ دلی کا دور کہا جاتا ہے کیونکہ بعض خصوصیات اس دور کے تمام شمراں میں قدر مشترک کے طور پر موجود ہیں۔ مثلاً دلی جذبات و احساسات اور ان کے بیان میں جذبے کا خلوص و صداقت تہذیب و ممتازت رمز و کنایہ تصوف اٹھار کی سادگی اور زبان کی صفائی وغیرہ۔ اس عام انداز کی بنا پر ہی کہا جاتا ہے کہ دلہوی دستان شاعری داخلي شاعری کا نمونہ ہے۔

اس دور کے بعد وہ عہد آتا ہے جب دلی میں شاعری کی مخلیں اجرنے لگیں اور شاعر یہاں سے بھرت کر کے فیض آپا اور لکھنؤ جانے لگے۔ ان شعرا میں میر سودا، میر حسن، مصطفیٰ انشا اور جرات قابل ذکر ہیں۔ لکھنؤ میں یہ زمانہ ایک تین تہذیب کے عروج کا زمانہ تھا۔ دولت کی افزایش اور لوگوں کو بڑی حد تک معاشری فارغ الیابی نصیب تھی۔ درباروں میں ارباب فن کی قدر روانی ہوتی تھی۔ اس لیے وہی جو مغلیہ سلطنت کے زوال اور مر ہوئے اور سکونوں کی آئے دن کی شور شوں سے شدید بدحالی کا دکار قائم یہاں سے لوگ بھرت کر کے لکھوں کیجھ کے لیکن یہاں پر بعض ایسی روایات پیدا ہو گئیں جو میش و عشرت اور معاشری فارغ الیابی کا نتیجہ ہوتی ہیں۔ شاعری پر جو رنگ صوفیوں اور بزرگوں کی کاوشوں سے چڑھاتا اور دلی کی تہذیب کی ممتازت اور سمجھی گئے جسے ایک حد تک ضبط و ظلم کی تعلیم دی تھی اب لکھنؤ کے درباروں میں رئیسوں کی تقریب طبع کا ایک مشکلہ بن گئی۔ شاعری میں اعلیٰ جذبات کی جگہ ہوا ہوں کے مضامین غالب آگئے۔ ایسی شاعری نہ اخلاقی اعتبار سے اور نہ ہی جا یا تی اور فنی اعتبار سے اعلیٰ درجے کی شاعری کھلا سکتی ہے۔ اس دور میں غزلیں، مشنویاں، قصیدے اور مریمی سب کچھ کہے گئے۔ غزاں میں صحفی کے یہاں کی قدر سمجھی گئی اور انشا کے ہاں اڑا فرین اشعار موجود ہیں لیکن جرات کو خاص طور پر ایسے مضامین میں شہرت حاصل ہے جن مخالف بندی کے مضامین کہتے ہیں۔ میر حسن بھی اس دور کے ایک ممتاز شاعر ہیں جن کی اصل شہرت ان کی مشنوی "حرالبیان" پر قائم ہے۔ جنی خوبیاں ان ایک مشنوی میں جمع ہیں اردو میں کسی اور مشنوی میں مشکل سے ملیں گی۔

شاعری کا دو دور حصے دستان لکھنؤ کا نام دیا جاتا ہے اس کے بعد کا دور ہے جس میں امام بخش نائج اور خواجہ حیدر علی آنکھ مشہور ہیں۔ نائج کا مصل کارنامہ یہ ہے کہ انھوں نے اردو زبان کی توسیع و تعمیج کے لیے خاص کوشش کی۔ ہندی اور بھاشا کے الفاظ ترک کر کے قاری اور عربی کے الفاظ استعمال کرنے کی طرف توجہ دی۔ بہت سے الفاظ کو متروک قرار دیا اور بہت سے الفاظ و محاورات میں مناسب تجدیلیاں کیں اور صرف دھکو کو درست کیا۔ چنانچہ نائج کی غزلیں شاندار الفاظ اور شبیہات سے بھری ہوئی ہیں۔ قصیدے اور بناوٹ ان کے کلام کا اصل جو ہر ہے لیکن ان کے اشعار جذبات و تاثرات سے

خالی ہیں۔ آتش کی شاعری ناخن کی شاعری سے مختلف ہے۔ ان کے ہاں اگرچہ لکھنوی شعر اسی تکمیل میں رکھیں مرا جی نہیں ملتی لیکن ان کے ہاں خارجیت کی جانب واضح رجحان ملتا ہے۔ آتش کا الجہد مردانہ ہے جو زندگی کی حرارت اور عزم سے محروم ہے۔ ان کے ہاں غم و درد کا ذکر بہت کم ہے اور وہ بھی زندگی سے مابینی اور بیرونی تجھیں سکھاتا۔

دہستان لکھنوی کی شاعری کے مخصوص رجحان کو کسی تقدیر کو ادا نہیں میں لکھنوی کے مرثیہ کو شعر نے اہم کردار ادا کیا۔ مرثیہ گوئی کو لکھنوی میں ایسی ترقی نصیب ہوئی کہ اس نے شعر اے لکھنوی کی خامیوں کی بڑی حد تک پرودہ پوشی کر لی۔ مرثیہ کو شعر اخیر ڈلکیر، خلیق، انسیں اور دیبر نے مرثیہ کو مراجع کمال پر پہنچادیا۔ انسیں اور دیبر خاص طور پر مرثیے کے آفتاب دما تاب ہیں۔

دلی اور لکھنوی کے ان ادبی مراکز سے دور اگرے کے نزدیک اکابر آباد میں ظیفر نے اپنی ایک الگ دنیا ہماری تھی۔ ظیفر نے طویل عمر بائی اور ان کے ہم عمر شعرائیں میرے لے کر آتش و ناخن شامل ہیں۔ ان سب شعر کے مقابلے میں ظیفر اکابر آبادی کو عوای شاعر یا انسان دوست شاعر کہا جاسکتا ہے۔ وہ پہلے شاعر ہیں جنہوں نے عوام کو موضوع شعر کا سخت سمجھا اور ان کی زندگی کو پیش کر کے ان کی انسانیت کو فرمایاں کیا۔ وہ بنیادی طور پر نظم کے شاعر تھے اور ان کی نظموں کے موضوعات کا تعلق ہماری زندگی سے ہے لیکن ان نظموں میں جو ای زندگی کا جو شعور پایا جاتا ہے اس کی کوئی مثال ان سے پہلے اور ان کے بعد کم ہی نظر آتی ہے۔

ای دوسریں دلی میں ایک بار بھر اردو شاعری نے غالب کے روپ میں اپنا کمال دکھایا۔ مرزا غالب نہ صرف اردو غزل بلکہ پوری اردو شاعری کی تاریخ میں ایک منفرد حیثیت رکھتے ہیں۔ وہ ایک قلبی کا ذہن اور شاعر کا مزانج رکھتے تھے۔ اس لیے ان کی شاعری میں فکر کی گمراہی بھی ہے اور فن کا رکی نزاکت بھی۔ خیال اور جذبے کی وجہی ہم آہنگی مرزا غالب کے کلام میں ملتی ہے اس کی مثال اردو شاعری میں بہت کم نظر آتی ہے۔ غالب کی انفرادیت کا سبب بھی ان کی مشکل پسندی یا فارسی تجھیں بلکہ ان کے ہاں قدم قدم پر مضمون اور اس کے ادا کرنے میں جدت اور ندرت پائی جاتی ہے جبکہ ان کی انفرادیت ہے۔

مومن خاں مومن بھی غالب کے ہم صرخے اور ایک کامیاب غزل گو شاعر تھے۔ انہوں نے غزل کے رسی اور رواجی مضمایں کو اس نزاکت تازگی اور جذبے کے ساتھ بیان کیا ہے کہ اس کی مثال ملنا بہت مشکل ہے۔ بہادر شاہ ظفر اور ذوق بھی اسی دور کے شاعر ہیں۔ بہادر شاہ ظفر سلطنت مغلیہ کے آخری فرمانرواء تھے۔ چونکہ ان کی بادشاہت برائے نام تھی اور وہ ایک برویں مزانج انسان کی حیثیت سے زندگی گزار رہے تھے اس لیے ان کے کلام میں حرمت دیاں کے مضمایں کا پایا جاتا۔ ایک قدر ترقی امر ہے۔ ذوق نے اگرچہ ذیلیں بھی کہی ہیں لیکن ان کا مزانج دراصل قصیدے کا مزانج تھا۔ اس لیے انہوں نے قصیدہ گوئی میں بڑی شہرت پائی۔

۱۸۵۱ء کا انقلاب جہاں بر صغیر میں بہت سی سیاسی تبدیلیاں لا بادہاں زندگی کے دوسرے شعبوں میں بھی تبدیلیاں لانے کا باعث ہنا۔ لاہور میں انجمن چنگاپ کے نام سے ایک انجمن قائم ہوئی جس کا مقصد شرقی زبانوں کی ترقی اور ان کی تعلیم و تدریس تھا۔ اس انجمن کے تحت شاعروں کا عام انداز بدل کر شعر اکابر ایک مقررہ موضوع پر اٹھاہار خیال کی دعوت دی جاتی تھی۔ ان شاعروں میں مولانا محمد سعین آزاد اور مولانا حامی پیش پیش ہوتے تھے۔ میلی سے اردو شاعری کا دور جدید شروع ہوتا ہے جس کی سب سے بڑی خصوصیت یہ ہے کہ اس میں رسکی رواجی اور فرسودہ عاشقانہ مضمایں کی جگہ نئے نئے موضوعات پر ایک حقیقت پسندانہ انداز میں طبع آزمائی کی گئی اور شاعری کو زندگی سے قریب تلاکر اس کا ترجمان ہاتھے کی کوشش کی گئی۔ چھوٹی چھوٹی تاریخی اصلاحی اور حب الوطنی کے موضوع پر نظمیں کی جائے لیں جس سے آہستہ آہستہ قومی شاعری کا شعور واضح ہوا۔ اس سلسلے میں مولانا حامی کی مشہور نظم "مذہب و جزر اسلام" جو "مسدیں حامل" کے نام سے مشہور ہے قابل ذکر ہے۔ حامی کی اس نظم کو اردو میں قومی شاعری کا نقطہ آغاز کہا جاسکتا ہے جس کا سلسلہ بعد میں اکابر اقبال اور جوہن بیک پہنچا۔

اکابر آبادی بھی اس عہد کے شاعر ہیں لیکن اپنے نقطہ نظر اور مسلک میں وہ غالباً مشرقی اور بڑی حد تک رواجیت پرست نظر آتے ہیں۔ انسیں سر سینہ کا مقابلہ سمجھا جاتا ہے حالانکہ وہ مغرب اور مشرقی تہذیب کے بڑھتے ہوئے اثرات کے خلاف تھے۔ ان کی شاعری نے قومی زندگی میں مغرب پرستی کے بڑھتے ہوئے رجحان کے خلاف ایک کمزوری سہی لیکن آواز ضرور بلند کی جس سے آگے جمل کر اقبال نے قوت طاقت اور حرارت حاصل کی۔

اردو شاعری کے دور جدید میں اقبال بلاشبہ سب سے ممتاز ہیں۔ ان کی شاعری میں نئے موضوعات اور مباحث بھی ہیں اور نیا اسلوب اور آنگ بھی۔ اقبال نے ۱۹۰۵ء سے ۱۹۰۸ء تک انگلستان میں قیام کیا۔ اس عرصے میں ان کے خیالات اور انکار میں ایک انقلاب ظیم آیا۔ مغربی تہذیب ان کے سامنے بے نقاب ہو گئی۔ فلسفہ اور مغربی افکار و خیالات نے ان میں وسعت نظر پیدا کی اور ان کی شاعری میں انگریزہ بولی زیادہ نہیاں ہوتے لگا۔ ان کے نزدیک عصر جدید میں مسلمانوں کے ذاتی انتشار ایسا اخبطاط اور معماشی بدحالی کا سبب یہ تھا کہ انہوں نے بعض ایسے تصورات کو قبول کر لیا تھا جو روح اسلامی کے متنافی تھے۔ عجیبت ویدا ت کے فلسفہ اور بدھ مت کی تعلیمات نے اپنی حرکت و عمل سے دور کر دیا تھا۔ اس انداز فلک کو انہوں نے نئی خودی کہا ہے۔ اقبال کے نزدیک زندگی اثبات خودی کا نام ہے اور یہ مسئلہ جدوجہد، عزم و استقلال اور عمل ہم سے عبارت ہے۔ اقبال نے اسی تصور کو بنیاد بنا کر اپنے فلسفہ خودی کی عمارت کھڑی کی اور اپنی شاعری کو اس طرح قوی راہنمائی کا ذریعہ بنایا کہ وہ برصغیر میں اسلامی ثناہ ٹانیے کے سب سے بڑے علمبردار قرار پائے۔

اس عہد کے ایک اور نامور شاعر مولا ناظر علی خاں ہیں۔ شاعر کے علاوہ وہ صحافی اور سیاستدان بھی تھے۔ ان کی طبیعت میں بلا کی آمد تھی۔ ان کی شاعری کے موضوع عام طور پر سیاسی اور تازہ ترین حالات سے متعلق ہوتے تھے۔ اس لیے ان کا کلام وقتی طور پر دلچسپ معلوم ہوتا ہے۔ انہوں نے نعمتیں بھی اکھیں جو اور دو کی نعمتیں شاعری میں بہت زیادہ مقبول ہیں۔

اردو کے دور جدید میں جن اکابر شعراء نے ظلم کی روایت کو پروان چڑھایا ان میں جوش لمحہ آبادی بھی شامل ہیں۔ جوش کے ادبی دراثت میں لکھنؤ کی پوری تہذیب اور بیان مذاق، صحت زبان کا لحاظ اور شاعر انہے فنکاری ملتی ہے۔ جوش کا کیوں بہت وسیع ہے۔ وہ شاعر فطرت ہیں، شاعر شباب ہیں اور شاعر انقلاب ہیں۔ ان کے کلام میں ایک جوش اور دولو اور ان کے لمحے میں ایک مرد اگلی اور ان کی انگریزی عبید حاضر کا شعور ملتا ہے۔ زبان پر جیسی قدرت اکھیں حاصل ہے وہ اردو شعر میں نظر اکبر آبادی اور میر انہیں کے سوا کسی اور میں نظر نہیں آتی۔ اختر شیر افغانی اور حفظ جاندار ہری نے بھی نظم کی آیا ری میں اہم کام سرانجام دیا۔

جدید نظم کے عام رواج کے بعد غزل کا دور ختم ہوتا نظر آتا تھا لیکن بعض شعراء نے غزل کو موضوع اور اسلوب بیان دلوں کے اعتبار سے ایک نئی زندگی عطا کی۔ ان شعرائیں حرمت مولانی سرفہرست ہیں۔ ان کی طبیعت نے پرانے اساتذہ میں سے ہر ایک سے فیض اٹھایا ہے۔ عاشقانہ شاعری میں انہوں نے ایسے واقعات اور معاملات بیان کیے ہیں کہ جرات، مومن اور داغ کے رنگ کی یاد تازہ ہو جاتی ہے۔ تصوف کے مقاماتیں ادا کرتے ہیں تو درد کی یاد دلاتے ہیں۔ بھروسہ و فراق اور سوز و گداز کے مقاماتیں بیان کرتے ہیں تو تیر کی انداز فلک لگتے لگتا ہے۔ اسی سلسلے کے درسرے شاعر فقی بدلایوں ہیں جن کے کلام میں غالب کا فکر انداز اور میر کا سا سوز و گداز ملتا ہے۔ تیرے شاعر امنزگوڑو ہیں جن کا کلام میر درد کی طرح غنیر لیکن فتح ہے۔ جگہ راد آبادی بھی اسی حلقت کے ایک نامور غزل گو ہیں۔ ان کی رندی درستی ایک حقیقت ہے اور ان کی خوبیں ان کے حسب حال ہیں۔

۱۹۳۵ء میں ترقی پسند تحریک کا آغاز ہوا۔ اس تحریک سے وابستہ لوگوں کے نظریات کے پرچار کا ذریعہ شاعری تھا۔ چنانچہ ترقی پسند شعراء میں علی سردار جعفری، محمود محی الدین، اسرار الحق، جزا، فیض احمد فیض، احمد نعیم، قاسمی، ساحر الدین ہیانوی، ظہیر کا شیری، جان نثار اختر، مجروح سلطان پوری، فیصل بدایوی اور حبیب جالب اہم ہیں۔ ان لوگوں کے ہاں زیادہ تر جذباتیت پائی جاتی ہے۔ ترقی پسند تحریک کے ساتھ ہی اردو شاعری میں آزاد اور اور ممتاز نظم کا رواج ہوا۔ آزاد نظم میں وزن تو ہوتا ہے مگر بچھوٹی بڑی اور قافی نہیں ہوتا۔ ممزئی نظم میں بھروسہ جو دھوئی ہے یعنی ہر صرع چار ارکان کا ہوتا ضروری ہے۔ کن ہم قافیہ ہونا ضروری نہیں۔ اردو میں اس شاعری کا آغاز اسکیلیں بیڑی سے ہوتا ہے۔ بعد ازاں ن۔ م۔ راشد تھڈے قصیں خالدہ کائناتا شیر فیض، عمار صدیقی، قوم نظر، یوسف نظر، اختر الائیمان اور مجید احمد زیادہ شہرور ہیں۔

قیام پاکستان کے بعد نظم کے میدان میں وزیر آغا عارف عبدالستین، عبد العزیز خالد، مسیح نیازی، صدر میر جلالی کا مران، ظہور نظر، جعفر طاہر، اخخار جالب، عباس اطہر اختر حسین جعفری ریاض مجید آفیل شیم وغیرہ مشہور ہوئے جبکہ غزل گوشراء میں ناصر کاظمی احسان دلنش، شہزاد احمد احمد فراز، جبیل ملک، باقی صدیقی، محسن احسان اختر، ہوشیار پوری، عزیز حامد مدینی، احمد مشائق، ناصر زیدی، شور ناہید احمد جعفری، محمد ریاض اور پر دین شاکر وغیرہ قابل ذکر ہیں۔

"حمد" عربی زبان کا لفظ ہے۔ اس کے معنی تحریف یا ثانی ہیں۔ اصطلاح میں "حمد" سے مراد وہ لفظ ہے جس میں اللہ تعالیٰ کی تحریف یا ثانیان کی گئی ہو۔ حمد لکھنے والے کے اللہ تعالیٰ کی ذات اقدس پر کامل ایمان کے جذبے اور اس کی رحمت پر یقین کامل کی آئینہ دار ہوتی ہے۔ اس میں شاعر اللہ تعالیٰ کی علت اور اپنی عاجزی کا انکھار کرتا ہے۔ پختہ اس موضوع کے باعث حمد میں تھدیں کا پہلو غائب ہوتا ہے اور دیگر صفات خن کے مقابلے میں اس کا مقام درستہ بلند ہوتا ہے۔

زمانہ قدیم سے شعری مجموعوں کے آغاز میں برکت کی ناطر حمد شامل کرنے کا رواج رہا ہے مگر بعد میں شعراء نے حمد کی طرف بھرپور توجہ دی تو حمد یہ شاعری کے مجموعے بھی مistr عالم پر آئے۔ چنانچہ اس وقت اللہ تعالیٰ کی ذات بزرگ و برتر پر ایمان، اس کی رحمت پر یقین اس سے عقیدت "محبت" اور اطاعت کے جذبات کی حامل حمدوں کے کئی مجموعے دستیاب ہیں۔

"حمد" تھدیں کی حامل ایک بادقا رصف خن ہے جس میں شعراء نے فکر و فہن کے جملہ قاضوں کو لخوذ رکھتے ہوئے اللہ تعالیٰ کی ذات پر اپنے ایمان اور تعظیم کی کیفیات کو لفظی ہی بہن عطا کیا ہے جسے وہ اپنے لیے تو شر آثرت بھی تصور کرتے ہیں۔

"حمد" لکھنے والے شاعروں کی تعداد کثیر ہے۔ مولانا غفرانی خاں کی توجہ شہرت ہی حمد اور نعت ہے۔ حمد یہ شاعری کے صاحب دیوان شاعروں میں مختار خیر آبادی، مفتی غلام سردار لاہوری، حافظ لدھیانوی، مسعود رضا خاں کی طفلی دار اور لالہ صحرائی کے نام خصوصاً لائی ذکر ہیں۔

مہید مسعودی میں سے چند حملہواروں کے نام ذیل میں دیے جاتے ہیں جن کے حمد یہ شاعری مجموعے بھی ہیں.....

عُشْ سَلَمْ، كَادِشْ زَيْدِي، مَسْرُورْ بَدَأْيُونِي، مَظْفُرْ وَارْثِي، الطَّيفْ أَشْ، أَوَارْعَزِي۔

## مولانا ظفر علی خاں

سال ولادت: ۱۸۷۳ء

سال وفات: ۱۹۵۶ء

مولانا ظفر علی خاں ضلع سیالکوٹ کے ایک گاؤں میر تھیں پیدا ہوئے۔ انھوں نے ابتدائی تعلیم وزیر آپا دیں حاصل کی۔ بعد میں میڑک کا اتحان پیالہ سے پاس کیا۔ پھر انھوں نے علی گڑھ یونیورسٹی میں داخلہ لیا اور ایف اے کے بعد ریاست جموں و کشمیر میں بھکڑاک میں طالزم ہو گئے۔ ان کے والد مولوی سراج الدین احمد بھگی وہیں طالزم تھے۔ ظفر علی خاں زیادہ عرصہ تک سلسلہ طالزمت جاری نہ رکھ سکے اور دوبارہ علی گڑھ یونیورسٹی میں داخل ہو گئے اور اعزاز کے ساتھ بی اے پاس کر لیا۔ بی اے کرنے کے بعد انھوں نے کچھ عرصہ تک نواب حسن الملک کے سیکرٹری کی حیثیت سے کام کیا۔ مولانا ظفر علی خاں کے والد نے ریٹائرمنٹ کے بعد اپنے گاؤں کرم آباد سے صفت روزہ "زمیندار" نکالنا شروع کیا تو مولانا نے اس کی ادارت سنچال لی۔ بعد میں اس کا دفتر لا ہور منتقل کر کے اسے صفت روزہ سے روزنامہ کر دیا۔

ظفر علی خاں نے صحافت کے ساتھ ساتھ سیاست میں بھی حصہ لینا شروع کر دیا۔ ان کے دل میں موج زن ملک و قوم کی آزادی کے جذبے نے انھیں انگریز کے خلاف بغاوت پر مجبور کر دیا۔ مختلف نشیب فراز دیکھنے کے بعد بحیثیت سیاستدان انھوں نے بر صغیر پاک و ہند کے سلمہ لیڈر کی حیثیت حاصل کر لی۔ وہ یکے بعد دیگرے ۱۹۳۷ء اور ۱۹۴۵ء میں مسلم لیگ کی طرف سے مرکزی اسمبلی کے ممبر منتخب ہوئے۔ بلا خایک تہلکہ خیز گرہاںی تحرید زندگی گزارنے کے بعد ۲ نومبر ۱۹۵۶ء کا وفات قرار ہے۔

مولانا ظفر علی خاں بحیثیت انسان بے حد جذباتی گرفتگفتہ مراجع "بذریعہ" دوست نواز اور شیق بزرگ واقع ہوئے تھے۔ ان کے شعر کہنے کا انداز منفرد تھا۔ وہ ہٹھ بہردا لیتے اور شعر کہنے بیٹھ جاتے۔ بحیثیت کی روائی کا یہ عالم تھا کہ انیں ایک شعر کے حاب سے لکھتے چلے جاتے۔ مولانا نے کاغذ کے قوی جلوسوں میں نظریں پڑھیں تو حالی اور شلی نعمانی نے ان کی حوصلہ افزائی کر کے ان کی شاعری کو کمال کے درجہ تک پہنچانے میں معاونت کی۔ وہ قادر الکلام اور بدیہہ کو شاعر تھے۔ کلام میں زبان و میان اور محابرے کا برعکل استعمال کرتے۔ بیخے چانپے باہر صفا مشکل اور سنگلاخ رزمینوں میں شعر گوئی ظفر علی خاں کا خاص انداز تھا۔ مولانا زود کوئی میں بھی یہ طولی رکھتے تھے۔ قدرتی کلام مٹھائی "حاضر دماغی" اور آمد کا یہ عالم تھا کہ الفاظ اور مضامین تو گویا ان کے آگے ہاتھ باندھ کر ہے رہتے تھے۔ ناماؤں اور غریب الفاظ کو بھی وہ اس حسن و خوبی کے ساتھ استعمال کرتے کہ شعر کی روائی اور سلاست میں اضافہ ہو جاتا۔

نعت گوئی ان کا پسندیدہ موضوع تھا۔ حضور سرور کائنات کے ساتھ سے بھی بحیثیت اور نعت کے فن کی نزاکتوں اور ذمہ داریوں سے آشنا ہوئے کہ باعث نعت کے مضامین ان کے دل کی گہرائی سے لکھتے تھے۔ ان کی نعت کا گلفری و فنی مرتبہ بہت بلند و دناتھا۔

بڑے بڑے اہلی زبان مولانا کی زبان و اپنی کے قائل تھے۔ وہ صرف شعرو و شاعری تک محدود رہے تو اقبال کے بعد سب سے بڑے شاعر ہو گئے۔ مولانا نے محمد نعت غزل اور نظم ہر صنف میں طبع آرمائی کی اور ہر نوع کے موضوعات کو نظم بند کیا جس کے بڑے بڑے نمونے "بہارستان"، "ہمنشان" اور "لہوارستان" میں ملتے ہیں۔

نعت کے ساتھ ساتھ انھوں نے اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر بھی بیان کی۔ ان کی حمدیں بھی اور دوکی حمد پر شاعری میں مستقل مقام کی حالت ہیں اور ذوق و شوق سے پڑھی جاتی ہیں۔

حمد

پہنچتا ہے ہر اک میکش کے آگے دور جام اُس کا  
کسی کو تشنہ ب رکھنا نہیں ہے لطفِ عام اُس کا

گواہی دبے رہی ہے اُس کی سیکائی پڑ ذات اُس کی  
دوئی کے نقش سب جھوٹے ہیں سچا ایک نام اُس کا

ہر اک ذرہ فضا کا داستان اُس کی سناتا ہے  
ہر اک جھونکا ہوا کا آکے دیتا ہے پیام اُس کا

نظام اپنا لیے پھرتا ہے کیا خورشید نورِ انشاں  
ہزاروں اُسکی دنیاؤں کو شامل ہے نظام اُس کا

میں اُس کو کعبہ وَ مَتْ خانہ میں کیوں ڈھونڈنے جاؤں  
مرے ٹوٹے ہوئے دل ہی کے اندر ہے مقام اُس کا

سرپا معصیت میں ہوں سرپا مغفرت دہ ہے  
خطا کوشی روشن میری خطا پوشی ہے کام اُس کا

مری افتادگی بھی میرے حق میں اُس کی رحمت تھی  
کہ گرتے گرتے بھی میں نے لیا دامن ہے قام اُس کا

ہوئی ختم اُس کی بُجت اس زمیں کے لئے والوں پر  
کہ پہنچایا ہے ان سب تک محمد نے کلام اُس کا

نہ جا اس کے تحمل پر کہ ہے بے ڈھب گرفت اُس کی  
ڈر اس کی دری گیری سے کہ ہے بخت انتقام اُس کا

## مشتق

- 1 "حمد" کے کہتے ہیں؟
- 2 حمد میں شاعر نے جو خیالات بیان کیے ہیں ان کا خلاصہ اپنے الفاظ میں بیان کریں۔
- 3 مولانا ظفر علی خاں کی حمد کے اس شعر کا مفہوم آسان الفاظ میں لکھیں۔
- ۔ نہ جا اس کے تحمل پر کہ ہے بے ذہب گرفت اس کی  
ڈر اس کی دیر گیری سے کہ ہے سخت انعام اس کا
- 4 ہر شعر کے آخر میں آنے والے ہم آواز اور ہم وزن الفاظ کو قافیہ کہتے ہیں۔ مثلاً اس حمد میں جامِ عامِ نام وغیرہ قافیہ ہیں۔ قافیہ کے بعد جو الفاظ بار بار جوں کے توں دہراتے جاتے ہیں انہیں ردیف کہا جاتا ہے مثلاً اس حمد میں اس کا ردیف ہے۔  
اس حمد میں آنے والے تمام قافیوں کی نشان دہی کریں۔
- 5 مولانا ظفر علی خاں پر سوانحی و تقدیمی نوٹ لکھیں۔
- 6 مندرجہ ذیل تراکیب کو جلوں میں استعمال کریں:  
سرپا مغفرت، خطاؤ کوشی، خورشید نور افشاں، در جام، خطاؤ پوشی
- 7 مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات میں سے درست جواب کے گرد دائرہ لگائیں:  
۔ پہنچتا ہے ہر اک میکش کے آگے در جام اس کا  
اس مصرع سے شروع ہونے والی حمد کے شاعر کا نام کیا ہے؟
- ل۔ اقبال      ب۔ حالی  
نج۔ بہراؤ کصوی      د۔ ظفر علی خاں
- iii۔ مولانا ظفر علی خاں کی وجہ شہرت کیا ہے؟
- ل۔ مضمون نگاری      ب۔ افسانوں کی  
نج۔ شاعری      د۔ داستان گوئی
- iv۔ تحریر کے علاوہ مولانا ظفر علی خاں کی دل چھوپی کس میدان میں تھی؟
- ل۔ تجارت      ب۔ سیاست  
نج۔ تعلیم و تدریس      د۔ طب  
v۔ اس حمد کے کس شعر میں شاعر نے اپنا شخص استعمال کیا ہے؟
- ل۔ پہلے شعر میں      ب۔ دوسرے شعر میں  
نج۔ آخری شعر میں      د۔ کسی شعر میں بھی نہیں۔

## نعت

"نعت" کا لفظی مطلب ہے "تعریف" یا "تصیف"۔ اصطلاح میں "نعت" سے مراد وہ لفظ ہے جس میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تعریف کی جئی ہو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذات اقدس صفات اور سیرت پاک کا ذکر ہو اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے عقیدت و محبت کے جذبات کا اظہار ہو۔ نعت کے لیے کوئی خاص ویہت مخصوص نہیں۔ چنانچہ غزل، قصیدہ، مشنوی، رباعی، قطع، غمیں، مسیس، آزاد لفظ وغیرہ ہر صنف میں نعت کہی جائی ہے۔

نعت کوئی کا آغاز عربی میں تو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حیات مبارک ہی میں ہو گیا تھا۔ حضرت حسان بن ثابت کے نعتیہ قسام کو عربی زبان کے نعتیہ ادب کا عظیم سرمایہ ہیں۔ کعب بن زہیر، علام بوسیری اور احمد شوئی کے نعتیہ قسام بھی صوب نعت میں لازوال حیثیت کے حامل ہیں۔ عربی کے بعد فارسی میں نعت کا آغاز ہوا۔ فارسی نعت کے حوالے سے اہم ترین شعر اعطار، ستائی، انوری، سعدی، عرنی، روی اور جامی ہیں۔ اردو شاعری فارسی شاعری کے زیر اثر پروان چڑھی۔ چنانچہ اردو نعت گوئی کی روایت کا سلسلہ بھی فارسی نعت سے ہی جاتا ہے۔ اردو کے پیشہ شعراء نے نعت بھی کی ہے۔ بعض نے تو تمہارا نعت کی بجکہ بعض شعراء نے نعت پر خصوصی توجہ دی۔ خواجہ میر درود، مولانا ظفر علی خاں، بہزاد کھنونی کی نعت کا اپنا ہی خاص رنگ ہے۔ نعت کے صاحب دیوان شاعروں میں سے کچھ اہم شاعروں کے نام یہ ہیں:

محسن کا کوروی، امیر مینا کی، احمد رضا بر طیوی، حسن رضا بر طیوی، ضیاء القادری، اختر الحادی، بہزاد کھنونی، ماہر القادری، محشر رسول گھری، حافظ مظہر الدین، عارف عبدالستین، راجح عرفانی، اقبال عظیم، حافظ لدھیانوی، حفظ جالندھری، حفظہ تائب، مسرور یعنی، عظم چشتی، محمد علی ظہوری، صوفی محمد افضل فقیر۔

محمد موجوہ میں نعت کے صاحب دیوان شاعروں میں سے چند اہم نام یہ ہیں۔ انور فیروز پوری، عبد العزیز خالد، حفظہ تائب، راجا رشید محمد، مظفر وارثی، جیل عظیم آبادی، حینف اسدی، حینٹا صدیقی، جعفر بلوچ، ذکی قریشی، ریاض حسین چودھری، ریاض مجید، ضیا محمد فیما، عاصی کرتانی، علیم ناصری، قمر زدہ، عاصم گیلانی۔

غیر مسلم شعراء نے بھی حصہ اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذات اقدس سے عقیدت و محبت کا اظہار نعت کی صورت میں کیا ہے۔ ان میں سے اہم ترین شعراء کے نام یہ ہیں:

دیباکر نیتم، کشن پرشاد شاد، ہری چھدا ختر، دلورام کوشی، عرش ملیسا نی، تکوک چند گرد، جنن نا تھا آزاد۔

## امیر مینائی

سال وفات: ۱۹۰۰ء

سال ولادت: ۱۸۳۲ء

"امیر مینائی" لکھنؤ میں پیدا ہوئے۔ ان کا اصلی نام "امیر احمد" ہے۔ وہ ایک مشہور صوفی بزرگ شاہ مینا کی اولاد میں سے تھے۔ انہی کی مناسبت سے وہ "مینائی" کہلاتے۔ امیر مینائی کے والد "کرم حمد" یا "کرم احمد" بھی اپنے زمانے کے بہت بڑے عالم اور فاضل شخص تھے۔ لہذا انہوں نے ابتدائی تعلیم انہی سے حاصل کی۔ اس کے علاوہ انہوں نے فرنگی محل کے علاسے بھی استفادہ کیا۔ بھی وجہ ہے کہ وہ تمام مرجوہ علم پر درست رکھنے اور خصوصاً عربی اور فارسی کے بڑے عالم تھے۔ تمام علوم پر عبور کا عکس ان کے کلام میں بھی نہیاں طور پر دکھائی دیتا ہے۔

امیر مینائی بچپن ہی سے شاعری کا ذوق رکھتے تھے۔ انہوں نے اپنے عہد کے معرفت شاعر "ظفر علی اسری" کی شاگردی اختیار کر لی۔ فطری ذوق اور استادوں کی تربیت کے باعث انہوں نے فن کے اسرار و موز پر عبور حاصل کر لیا اور بہت تھوڑے عرصے میں اس قدر نام پیدا کر لیا کہ اپنے استاد سے بھی زیادہ شہرت حاصل کر لی۔ امیر مینائی کی مقبولیت سے متاثر ہو کر نواب واحد علی شاہ نے انہیں اپنے دربار میں بلا لیا۔ اس دور میں انہوں نے "ارشاد السلاطین" اور "ہدایت السلاطین" کے نام سے دو کتابیں لکھیں اور واحد علی شاہ سے انعام خاص حاصل کیا۔ وہ ۱۸۵۶ء تک دربار اودھ سے نسلک رہے۔

۱۸۵۷ء میں مغیلہ سلطنت کے خاتمہ کے بعد اودھ کی ریاست زوال پذیر ہو گئی تو وہ رام پور چلے گئے جہاں نواب یوسف خاں کی خصوصی توجہ کے سبب بہت مقبولیت حاصل کی۔ قیام رام پور کا زمانہ آپ کا زمانہ عروج تھا۔ نواب یوسف علی کے جانشین نواب کلب علی خان ان کے شاگرد ہوئے۔ واغُ ان کے ہم عصر اور فن کے مترف و معتقد تھے۔ نواب کے انتقال کے بعد واغُ کے ایجاد پر وہ رام پور سے حیدر آباد چلے گئے اور وہیں پر ۱۹۰۰ء میں انتقال فرمائے۔

امیر مینائی صرف شاعری نہیں بلکہ عربی و فارسی کے عالم اور فاضل بھی تھے۔ انہوں نے "امیر اللغات" کے نام سے اردو لغت مرجب کی جو ناکمل رہ گئی۔ "انتخاب یادگار" کے نام سے شعراءِ رام پور کا تذکرہ ان کی یادگار ہے۔ اس کے علاوہ "خیابان آفرینش" نیز میں میلاد کی کتاب ہے۔

امیر مینائی صوفی منش انسان تھے۔ ان کے کلام میں تصوف کا رنگ نہیاں ہے۔ بھی وجہ ہے کہ غزل گوئی کے علاوہ انہوں نے نعت گوئی پر بھی خصوصی توجہ دی۔ غزلیات کی صورت میں ان کے دو دیوان "ضم خاد عشق" اور "مرأة الغيب" بیس جنکر تختیہ دیوان "حاجہ خاتم الحسین مسی اللہ علیہ والسلام" ہے۔ امیر مینائی کی بعض مشویاں بھی بہت مشہور ہیں۔ ان میں "نور جی"؛ "بھر کرم"؛ "سچ ازال"؛ "ذکر شاہ انبیاء"؛ "شام ابد" اور "قیامت القدر" بہت اہم اور مشہور ہیں۔

کلام امیر مینائی کا غالب پہلو صوفیانہ رنگ ہے۔ چنانچہ انہوں نے نعمتیں بھی لکھیں اور مدد ہی کنات کو بھی شاعری میں بیٹھ کیا۔ ان کے کلام میں آور د کے مقابلہ میں آمد کارنگ غالب ہے۔ انہوں نے محادرات اور صنائع کو اس حدگی سے برتا ہے کہ کلام میں کہیں بھی صحیح پیدا نہیں ہونے دیا۔ شاعری میں الفاظ و تراکیب کا استعمال بھی ہفتاط ہو کر کیا ہے اور حقیقی الامکان سادگی اور روانی کا پہلو بیش نظر رکھا ہے۔

امیر مینائی کی اخلاقی شاعری کا ایک پہلو قبر و قاتعت کی عنکای بھی ہے۔ ان کی شاعری میں درود و اثر اور سوز و گداز کی عمدہ مثالیں ملتی ہیں۔ ان کے ہاں گھرے دردار چاؤ اور سیر کی صد امحوسوں ہوتی ہے۔

امیر مینائی نے کسی ایک استاد کی تخلیق نہیں کی۔ اس لیے ان کے کلام میں مختلف شعراء کا رنگ جملکتا ہے۔ مثلاً واغُ "سیز در" اور سیر کی تخلیق سیر و غیرہ کا رنگ بہت نہیاں ہے۔ مجموعی طور پر ایک اردو کا ایک نامور شاعر اور اہم نعمت گو تسلیم کیا جاتا ہے۔

## نعت

یاد جب بمح کو مدینے کی فنا آتی ہے  
 سانس لیتا ہوں تو جنت کی ہوا آتی ہے  
 خاک چھانیں تو رو عشق نبی میں چھانیں  
 ذرے ذرے سے بھاں بولے وفا آتی ہے  
 غمِ احمد میں مرے دل سے لٹکا ہے دھوان  
 یا امدادی ہوئی قبلہ سے گھٹا آتی ہے  
 روضہ پاک میں سب ضبط نفس کرتے ہیں  
 اس گھٹاں میں دبے پاؤں صبا آتی ہے  
 آپ کے عشق میں مرنا بھی عجب دولت ہے  
 ”لَاذُخْلُوا“ کی درجت سے صدا آتی ہے  
 جب میں جاتا ہوں تو اس روضہ القدس سے امیر  
 پھول دامن میں بھرے باد صبا آتی ہے

## مشق

1- مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جوابات لکھیں۔

۱- نعت کے کہتے ہیں؟

۲- فنا، ہوا، وفا وغیرہ ہم آواز الفاظ کو کیا کہتے ہیں؟

۳- اس نعت کی روایت کیا ہے؟

۴- ”قادخلو“ کے کیا معنی ہیں؟

2- مندرجہ ذیل کو اپنے جملوں میں استعمال کریں۔

خاک چھاننا، ضبط نفس کرنا، باد صبا، فنا

3- امیر بنیانی کے مختصر حالات زندگی تحریر کریں۔

4- مندرجہ ذیل شعر کی تشریح کریں:

خاک چھانیں تو رہ عشق نبی میں چھانیں  
ذڑے ذڑے سے بیہاں بوئے دفا آتی ہے

5- مندرجہ ذیل سوالات کے درست جواب کے گرد دائرہ لگائیں۔

a- امیر مینائی کی وجہ شہرت کیا ہے؟

b- مضمون نگاری b- افسانہ نگاری

c- صحافت d- شاعری

ii- شاعری میں امیر مینائی کو کس صفتِ بخش نے شہرت عطا کی؟

d- لظم b- غزل

c- نعت d- مشنوی

iii- شاعر نے کس شعر میں اپنا شخص استعمال کیا ہے؟

a- پہلے شعر میں b- دوسرے شعر میں

c- آخری شعر میں d- کسی شعر میں بھی نہیں

iv- جس شعر میں شاعر نے اپنا شخص بیان کیا ہے، اسے کیا کہتے ہیں؟

d- مطلع b- مقطوع

c- قافیہ d- رویف

6- امیر مینائی کی اور کوئی نعت لکھیں اور اس کے قوانین کی نشاندہی کریں۔

7- کالم (l) کے مصروعوں کے ساتھ کالم (b) میں سے مناسب مصروع منتخب کر کے ان کے حرفاں نمبر کالم (j) میں لکھیں۔

| کالم (j) | کالم (b)                                                                                                                                                            | کالم (l)                                                                                                                                                              |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | (ا) اس گلستان میں دبے پاؤں صبا آتی ہے<br>ب- سانس لیتا ہوں تو اس روپتہ اقدس سے امیر<br>ج- غمِ احمد میں مرے دل سے ۵۵ ہے دھواں<br>د- روپتہ پاک میں سب خیط لفظ کرتے ہیں | (ا) یاد جب مجھ کو مدینے کی فضا آتی ہے<br>ب- جب میں جاتا ہوں تو اس روپتہ اقدس سے امیر<br>ج- پھول دامن میں بھرے ہاؤ صبا آتی ہے<br>د- یا امنڈتی ہوئی قبلہ سے گھٹا آتی ہے |

☆☆.....☆☆.....☆☆

## مرشیہ

مرشیہ عربی زبان کے لفظ "رہا" سے لگا ہے جس کے لفظی معنی ماتم ہیں لیکن اصطلاح میں مرشیہ ایک صفت بخشن ہے جس میں کسی شخص کے دنیا سے اچھے بانے پاپے جذبات فغم کا انکھار کیا جاتا ہے اور مرحوم کی خوبیوں کو بیان کر کے اُسے خارج عقیدت بیٹھ کیا جاتا ہے۔ مثلاً غالب کی وفات پر مولا نا حمال نے اپنی والدہ کی وفات پر علام اقبال نے مرشیہ لکھا۔ مریمے کے اس عام مفہوم کے علاوہ اردو میں مریمے کا ایک خاص مفہوم بھی ہے یعنی شہدائے کربلا کا مرشیہ بنیادی طور پر مبہمی مزان رکھتا ہے اور جو اسی مزامن پڑھے جانے کے لیے لکھا جاتا ہے۔

مریمے کو مندرجہ ذیل نوصوں میں تعمیم کیا جاتا ہے۔

- (i) چھوڑ: مریمے کی ابتدیات تہذیب کو چھوڑ کر کہتے ہیں۔ اس میں شاعر مرحوم نعت یا مظکری کے مضمون باندھتا ہے۔
- (ii) سراپا: اس میں شاعر اپنے مودوح کا تعارف کرتا ہے اور اس کی مختلف خوبیاں بیان کرتا ہے۔
- (iii) رخصت: اس سے میں شاعر اپنے مودوح کی میدان جنگ کی طرف روانگی کا مظہر پیش کرتا ہے۔
- (iv) آمد: اس میں شاعر اپنے مودوح کی میدان جنگ میں آمد کا سماں پیش کرتا ہے۔
- (v) رجز: اس سے میں شاعر کا مودوح میدان جنگ میں پہنچ کر دشمن کے سامنے اپنی عظمت خاندانی وقار و بلندی اور اپنے مقصد کی صداقت وغیرہ کا ذکر کرتا ہے اور اُسے راؤحی اختیار کرنے کی دعوت دیتا ہے۔
- (vi) جنگ: اس سے میں شاعر اس جنگ کا نقشہ کھپتا ہے جو شاعر کے مودوح اور اس کے دشمنوں کے درمیان ہوتی ہے۔ اس سے میں مودوح کے گھوڑے اور تکوار وغیرہ کی تحریف بھی کی جاتی ہے۔
- (vii) شہادت: اگر جنگ میں شاعر کا مودوح شہید ہو جائے تو اس سے میں اس کی شجاعت کے ذکر کے ساتھ ساتھ اس کی شہادت کے واقعات کا بیان بھی کیا جاتا ہے۔ شہادت کے واقعات عام طور پر نہایت جذبائی انداز میں پیش کیے جاتے ہیں۔
- (viii) نئیں: اس سے میں مودوح کے عزیز و اقرباً اس کی شہادت پر انہائی جذبائی انداز میں انکھار فرم کرتے ہیں۔
- (ix) دعا: اس سے میں شاعر خاص طور پر شہدائے کرام اور پھر ملت اسلامیہ کے تمام افراد کے لیے بلندی درجات کی دعا کرتا ہے اور یوں اس دعا پر مریمے کا اختتام ہو جاتا ہے۔

اردو زبان میں مرشیہ ثاری کا آغاز دکن میں بیجا پورا اور گلکنڈہ سے ہوا جہاں کے عادل شاہی اور قطب شاہی سلطنتوں کے بانی عقائد کے اعتبار سے شیعہ تھے۔ وجہی خواصی الطیف، کاظم شاہی اور ہاشم اس دور کے مشہور مرشیہ ثاری تھے۔ شاہی ہند میں اگرچہ سودا سے پہلے بھی بعض مرشیہ گو شعراء کے نام ملتے ہیں لیکن سودا نے مرشیہ گوئی کے فن کو بخشن ڈی جھوں سے آشنا کیا۔ اس کے بعد لکھنؤ میں مرشیہ کوہنایت ساز گارنٹی میرزا آئی۔ یہاں پر ظلیق اور ضمیر کے بعد انہیں اور دیگر کے نام مرشیہ ثاری کے آسان پر درخشندہ ستاروں کی طرح دکھائی دیتے ہیں۔ ان دونوں شاعروں نے مرشیہ ثاری کو ہام مردوج پر بخچا دیا۔

## میر بہر علی انجیس

سال و قات: ۱۸۷۳ء

سال ولادت: ۱۸۰۰ء

متاز مرثیہ گو میر بہر علی انجیس فیض آباد کے ایک معروف علمی و ادبی گمراہے میں پیدا ہوئے۔ ان کا اصل نام ہیر علی اور انہیں تعلق تھا۔ ان کے والد کا نام میر خلیف تھا۔ میر خلیف اپنے وقت کے مشہور مرثیہ گو شاعر تھے جب کہ ان کے والد امیر حسن (مشوی سحر البيان کے خالق) صاحب دیوان شاعر اور مشہور مشنی نگار تھے۔ میر انجیس نے ابتدائی تعلیم اپنی والدہ سے حاصل کی جبکہ مشن خن کے لیے اپنے والد سے تربیت پائی۔ کچھ عرصہ فیض آباد میں قیام پذیر ہنپے کے بعد انہیں کا پورا خاندان لکھنؤ چلا آیا اور پھر وہیں مستقل سکونت اختیار کر لی۔ جنک آزادی کے بعد جب واحد علی شاہ کو معزول کر دیا گیا تو میر انجیس عظیم آباد (پشاور) پڑے گئے۔ کچھ وقت بعد راجہ آباد کن میں گوارنے کے بعد آخری عمر میں پھر لکھنؤ والہیں پڑے گئے اور وہیں ۱۸۷۴ء میں دارِ فانی سے کوچ کر گئے۔

میر انجیس انجیائی خوددار اور وضع دار انسان تھے۔ انھوں نے ہزاروں کی تعداد میں مرہی، سلام، تعلقات و رہایحات رقم کیں۔ ان کے مرثیوں کی پہنچیدگی و شہرت کا یہ عالم تھا کہ میر انجیس کی مجلس میں ہزاروں ارادتمندوں کا اجتماع رہتا تھا۔ میر انجیس ایک قادر کلام شاعر تھے۔ حسن اسلوب کے اعتبار سے میر انجیس کے مرثیوں میں بہت روانی، تنبع، رکارگی، کلام کی صفائی، طبیعی زبان اور ذخیرہ الفاظ پایا جاتا ہے۔ میر انجیس کے مرہیے محاکات نگاری اور جذبات نگاری کی عمدہ مثال ہیں۔ ”شوقي شہادت“ میں جو ایک طویل مرہیے کا ایک منحصر اقتباس ہے، یہ سارے اوصاف، خوبیا دیکھے جاسکتے ہیں۔

یہاں مرسلم ہے کہ مرثیہ نگاری میں میر انجیس نے اپنے فن کے جو جو ہر دکھائے ہیں وہ بس انہی کا حصہ ہے۔ میر انجیس کی فنی عکالت کو تمام بڑے بڑے شادوں نے تعلیم کیا ہے۔ ان جیسا مرثیہ گو مرہیے کی ساری تاریخ میں نہیں ملت۔ لیکن وجہ ہے کہ آج بھی مجلس میں بالعموم میر انجیس ہی کے مرہیے پڑھے جاتے ہیں جو اپنی اثر آفرینی اور کمال کی مظہر نگاری کے باعث عقیدت، محبت اور ذوق و شوق سے نے جاتے ہیں۔

## شوق شہادت

جب قطع کی مسافت شب آفتاب نے  
جلوہ کیا سحر کے ریخ بے جا ب نے  
دیکھائیں تلک شہر گردیوں را کاب نے  
آخر ہے رات حمد و ثناء خدا کرو  
امن فریضہ سحری کو ادا کرو

ہاں غازیوایا یہ دن ہے جدال و تعالیٰ کا  
یاں خون بھے گا آج محمدؐ کی آل کا  
گذری ہب فراق دن آیا وصال کا  
چورہ خوشی سے سرخ ہے زہرا کے لال کا  
ہم وہ ہیں غم کریں گے ملک جن کے واسطے  
راتیں ترپ کے کافی ہیں اس دن کے واسطے

یمن ہے وہ صحیح مبارک ہے جس کی شام  
یاں سے ہوا جو کوچ تو ہے خلد میں مقام  
کوڑ پا آبرد سے ہیوچ جائیں تشنہ کام  
لکھدے زار نماز گزاروں میں سب کے نام  
سب ہیں وجہ عصر یہ غل چار سو اٹھے  
دنیا سے جو شہید اٹھے سرخو اٹھے

یمن کے بستروں سے اٹھے وہ خدا شناس  
اک اک نے زیب جسم کیا فاخرہ لباس  
شانے محسنوں میں کیے سب نے بے ہراس  
باندھے عمامہ آئے امام زماں کے پاس  
رُنگیں عجائیں دوش پا کریں کے ہوئے  
ملک و زیاد و عطر میں کپڑے بے ہوئے  
سو کھے لوں پا جہد الہی رخون پر نور  
خف و ہراس رین ڈکدورت دلوں سے دور  
قیاض، حق شناس اولو العزم ذی شعور  
خوش فکر و بذلہ ریخ و ہنر پرور و غیور  
کانوں کو حسن صوت سے حظ بر ملا ملے  
باتوں میں وہ نمک کہ دلوں کو مزا ملے

لب پر نہیں گوں سے زیادہ گلشنہ رو  
پیدا ہوں سے عجیب ہیں یوسفی کی بو  
غلام کے دل میں جن کی غلامی کی آرزو  
پریزیز گار و ناپد ایمار و نیک خو  
چتر میں ایسے لعل صدف میں گھر نہیں  
خوروں کا قول خاکہ ملک ہیں بشر نہیں

پر تھی رخوں پر خاک تیم سے طرفاً اب  
 ہوتے ہیں خاکسار غلام ابوطالب  
 مہتاب سے رخوں کی صفا اور ہو گئی  
 مٹی سے آنکوں میں جلا اور ہو گئی

خیسے سے لکھ کے عزیزان خوش خصال  
 جن میں کئی تھے حضرت خیرالناس کے لال  
 قاسم سا گلبدن علی اکبر سا خوش جمال  
 اک جاعقین وسلم و جعفر کے فونہال  
 سب کے رخوں کا نور پھر بیس پر تھا  
 اصحابہ آفتابوں کا غنچہ زمیں پر تھا

## مشق

- 1 مرثیہ کے کہتے ہیں؟ مرثیہ کے اجزاء تفصیل بیان کریں۔
- 2 میرانش کی مرثیہ نگاری پر نوٹ لکھیں۔
- 3 مرثیہ میں جو مظہر پیش کیا گیا ہے اسے اپنے الفاظ میں بیان کریں۔
- 4 مرثیہ کے پہلے بند کی تعریف کریں۔
- 5 جس لطم کے ہر بند کے چھ مصروف ہوں اسے مسدس کہتے ہیں۔ مسدس کے ابتدائی چار مصروفے آپس میں ہم قافیہ ہوتے ہیں جب کہ آخری دو مصروفے اپنے طور پر ہم قافیہ ہوتے ہیں۔ میرانش کا یہ مرثیہ بیت کے اعتبار سے مسدس ہے۔ اپنی کتاب میں سے مسدس کی کوئی اور مثال حلاش کر کے لکھیں۔
- 6 اعراب کی مدد سے مندرجہ ذیل الفاظ کا تلفظ واضح کریں۔  
قطع، فلک، حمد، فکر، ابر
- 7 درست بیان کے سامنے (✓) اور غلط بیان کے سامنے (✗) کا نشان لگائیں۔
  - i. "شوقي شہادت" میرانش کا لکھا ہوا مرثیہ ہے۔
  - ii. میرانش نے مریئے کے ملاودہ قصیدے بھی لکھے۔
  - iii. "شوقي شہادت" بیت کے اعتبار سے مسدس ہے۔
  - iv. میرانش کی وجہ شہرت مرثیہ نگاری ہے۔



## نظم

نظم کے عام مفہوم کے مطابق اگرچہ مختلف کلام نظم ہے لیکن نظم کے ایک محدود معنی بھی ہیں جن کے مطابق نظم ایک صفت ختن ہے جو اشعار کا ایسا مجموعہ ہوتی ہے جس میں ایک مرکزی خیال ہو کوئی موضوع ہو اور قلصیانہ بیانیہ یا مفکرانہ انداز میں شاعر نے کچھ داخلی اور کچھ خارجی دونوں نظم کے تاثرات پیش کیے ہوں۔

نظم کے لیے ممکنہ کا لفظ بھی آتا ہے جس کا معنی ہے ”موتیوں کی لڑی“۔ اصطلاح میں اس سے مراد کوئی اسی نظم ہوتی ہے جس کے مختلف بند ہوں۔ ہر بند مختلف مصروفوں پر مشتمل ہوتا ہے۔ اگر تم مصروفوں کا بند ہو تو اسے مٹٹ کہا جائے گا۔ چار مصروفوں کا بند ہو تو اسے مریخ کہا جائے گا۔ پانچ مصروفوں کے بند کو جس اور چو مصروفوں کے بند کو مسدس کہا جائے گا۔ اگر مصروفوں کی تعداد آٹھ یا دس ہو تو اسی نظم کو بالترتیب مثمن اور معمتر کا نام دیا جاتا ہے اور ترکیب بند یا ترجیح بند بھی کہتے ہیں۔ ترکیب بند وہ طویل نظم ہوتی ہے جس کے کئی بند ہوں اور ہر بند میں چار پانچ چھ یا سات اشعار ہوں اور آخر میں ایک شیپ کا شعر ہو۔ ترجیح بند کی ویسیت بھی ترکیب بند کی طرح ہوتی ہے۔ دونوں میں فرق صرف یہ ہے کہ ترکیب بند میں شیپ کا مصرع یا شعر بدل جاتا ہے جبکہ ترجیح بند میں شیپ کا مصرع یا شعر پار بار دہرا جاتا ہے اور وہ ہر بند کے اختتام پر آتا ہے۔

اردو ادب میں نظم گو شعرا میں نظیر اکبر آبادی کا نام بہت نامایاں ہے۔ انہوں نے مختلف موضوعات پر نظمیں لکھیں۔ مولانا محمد حسین آزاد اور مولانا حمالی نے بھی بہت سی نظمیں لکھیں۔ علام اقبال بھی جنیادی طور پر نظم کے شاعر تھے۔ ان کے بعد جن شعر نے نظم گوئی کی طرف خاص توجہ دی ان میں چکیست لکھنؤی، سیما ب اکبر آبادی، تاجور نجیب آبادی، جوش لمح آبادی، تکوک چند مردم، اختر شیرانی، احسان دانش، حفیظ جاندھری، فیض احمد فیض اور مجید احمد خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

## نظیرا کبر آبادی

سال وفات: ۱۸۳۰ء

سال ولادت: ۱۷۴۵ء

نظیرا کبر آبادی پہلے عوای شاعر ہوئے ہیں۔ ان کا اصل نام سید محمد ولی اور تخلص نظیر تھا۔ وہ کبر آباد میں پیدا ہوئے اور اسی مناسبت سے کبر آبادی کہلاتے۔ ان کے والد کا نام سید محمد فاروق تھا جن کا شمار آگرہ کے شرق میں ہوتا تھا۔ اکتوبر اولاد ہونے کے باعث ان کی پروش بہت ناز و فرم میں ہوئی۔ زمانے کے دستور کے مطابق نظیرا کبر آبادی نے تعلیم کا آغاز عربی اور فارسی سے کیا۔ عربی اور فارسی میں ان کے استاد مولوی محمد کاظم اور ملا ولی محمد تھے جو اپنے وقت کے بہت بڑے عالم تھے۔ ان سے نظیر نے عربی تو تھوڑی بہت ہی سمجھی مگر فارسی زبان پر مکمل عبور حاصل کر لیا اور فنِ کتابت میں بھی مہارت حاصل کر لی۔

نظیرا کبر آبادی نے مدرسی کا پیشہ اختیار کیا اور سمجھی کسی امیر کی ملازمت نکی اور نہ ہی سمجھی دیگر شعرا کی طرح کسی دربار سے وابستہ ہوئے بلکہ ساری زندگی نہایت خودداری اور قیامت سے برکی۔ نظیرا کبر آبادی قانع و سیع المشرب اور آزاد مشاش انسان تھے۔ سمجھی وچھی کہ ہندوؤں کے ساتھ سمجھی ان کے قریبی مراسم تھے۔ چنانچہ ان کی شاعری میں ہندی الفاظ و تراکیب کے ساتھ ساتھ ہندوؤں کی رسومات کا ذکر بھی جا بجا ملتا ہے۔ آخری عمر میں نظیر قانع کا شکار ہو گئے اور بالآخر اسی مرض میں ان کا انتقال ہوا۔

نظیرا کبر آبادی بینیادی طور پر نظم گوشہ عرض تھے مگر انہوں نے غزل بھی کیا اور مدرس، شخص اور قطعات میں بھی طبع آزمائی کی۔ نظیر کو اور دو کاپیلا جوای شاعر تخلیم کیا جاتا ہے۔ ان کا تصور انسان بہت وسیع تھا۔ آپ انسانوں کی طبقاتی تقسیم کے بڑے مقابل تھے۔ نظیر کی نظموں میں عوای زندگی کا گمراہ شور پایا جاتا ہے۔ انہوں نے شعر و خن کے لیے ایسے موضوعات کا انتخاب کیا جن کا تعلق برادر ایسا عوام انسان بالخصوص غریب اور مغلس طبقے سے تھا۔ اس کا بڑا سبب یہ ہے کہ انہوں نے ساری عمر عوام میں بسر کی اور خواص کے طبقے کے ساتھ سمجھی کوئی تعلق نہ رکھا۔

نظیرا کبر آبادی کی نظموں میں مناظر فطرت، نوہی تھواز، سماجی رسوم، میلوں میلوں چانوروں حتیٰ کہ سچلوں اور سبزیوں کا جا بجا ذکر و کھائی دیتا ہے۔ یہ کہنا بے جا نہ ہوگا کہ نظیر کے ہاں موضوعات کا تنوع اور فطرت کی رنگاری کیا جاتی ہے۔

نظیرا کبر آبادی کی نظموں مناظر فطرت، جزئیات ٹکاری، سرپا ٹکاری اور اپنے عہد کی تہذیب و معاشرت کی آئینہ دار ہیں۔ نظیرا کبر آبادی قادر الکلام شاعر تھے۔ ان کا ذخیرہ الفاظ بہت وسیع تھا جسے وہ جس رنگ میں چاہتے ڈھانے کی بھرپور صلاحیت رکھتے تھے۔ ان کی بہت سی نظموں میں سے لفظ شباب، آدمی نامہ، خس نامہ، قوب برات، بستہ ہوی، بلبلوں کی لڑائی، ٹکری کا بچہ، خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

بلاشبہ نظیرا کبر آبادی کی شاعری اردو شاعری کی تاریخ میں بہت منفرد اور اہم مقام کی حاصل ہے اور اس عہد میں جب نظم کئنے کا روانج ہی نہ تھا تھیں لکھنے کا آغاز کرنے کے انہوں نے اردو شاعری کے دامن کو وسیع کیا اور نظم ٹکاری کی راہ ہموار کی۔

## برسات کی بھاریں

بیس اس ہوائیں کیا کیا، برسات کی بھاریں  
بندوب کی بھگادٹ قطرات کی بھاریں ہر بات کے تماشے ہر گھات کی بھاریں  
کیا کیا پنجی ہیں یارو، برسات کی بھاریں

بادل ہوا کے اوپر، ہومست چمار ہے ہیں  
چڑبوں کی متبوں سے دھوئیں مچار ہے ہیں  
پڑتے ہیں پانی ہرجا، جل تھل یار ہے ہیں  
گوار بجیتے ہیں، بزرے نہار ہے ہیں  
کیا کیا پنجی ہیں یارو، برسات کی بھاریں

ہرجا بچرا رہا ہے، بزرا ہرے پچونے  
قدرت کے بچڑا ہے ہیں، ہرجا ہرے پچونے  
چکلوں میں ہو رہے ہیں، بیدا ہرے پچونے  
پچھوادیے ہیں حق نے، کیا کیا ہرے پچونے  
کیا کیا پنجی ہیں یارو، برسات کی بھاریں

بزوں کی لہلہ بھٹ، کچھ ابر کی سیاہی  
اور چمارہی گھٹائیں، سرخ و سفید کا ہی  
ب بجیتے ہیں گمراہ، لے ماہتا بھائی  
یہ رنگ کون رنگے، تیرے سوا الہی  
کیا کیا پنجی ہیں یارو، برسات کی بھاریں

کیا کیا رنگے ہے بارب، سماں تیری قدرت  
بدلے ہے رنگ کیا کیا، ہر آن تیری قدرت  
سب ست ہو رہے ہیں، بیچان تیری قدرت  
تیر پکارتے ہیں، سماں تیری قدرت  
کیا کیا پنجی ہیں یارو، برسات کی بھاریں

بیدت وہ ہے کہ جس میں خرد و کیر خوش ہیں  
ادنی، غریب، مغلس، شاہ و وزیر خوش ہیں  
معشوق شاد و خرم، عاشق اسری خوش ہیں  
جتنے ہیں اب جہاں میں، سماں تیر خوش ہیں  
کیا کیا پنجی ہیں یارو، برسات کی بھاریں

## مشتق

- شاعرنے "برسات کی بہاریں" میں جو برسات کا منظر بیان کیا ہے اسے اپنے الفاظ میں بیان کریں۔
- 1 نظم کے پانچوں بند کی تعریج کریں۔
  - 2 مندرجہ ذیل الفاظ کو اپنے جملوں میں استعمال کریں۔
  - 3 گزار، قدرت، پیان، مغلن، بہاریں
  - 4 نظیراً، کبراً، بادی، پر سوائی و تقدیدی لوث لکھیں۔
  - 5 جس نظم کے ہر بند کے پانچ مصروفے ہوں اسے قوس کہتے ہیں۔ ان پانچ مصروفوں میں پہلے چار مصروفے ہم قافیہ ہوتے ہیں جبکہ پانچوں مصروفے کا قافیہ الگ ہوتا ہے۔ نظیراً، کبراً، بادی کے کسی اور مشہور قوس کا عنوان لکھیں۔
  - 6 قوس کے ہر بند کا تیسرا شتر من وغ و دہرایا جائے تو قوس میں اسے شیپ کا مصروف اور مسدس میں شیپ کا شعر کہتے ہیں۔ شیپ کا مصروف یا شعر بات میں زور پیدا کرنے کے لیے دہرایا جاتا ہے۔ "برسات کی بہاریں" میں شیپ کے مصروف میں شاعر کی بات سمجھانا چاہتا ہے؟
  - 7 مندرجہ ذیل سوالات کے درست جواب کے گرد دائرہ لگائیں۔
- i. "برسات کی بہاریں" کے شاعر کا نام کیا ہے؟
- ا۔ اسمعیل میرٹھی      ب۔ حالی  
 ج۔ نظیراً، کبراً، بادی      د۔ اکبرالہ آبادی  
 ii. نظیراً، کبراً، بادی کی وجہ شہرت کیا ہے؟
- ا۔ شاعری      ب۔ درس و تدریس  
 ج۔ تجارت      د۔ سیاحت
- iii. نظیراً، کبراً، بادی نے عام طور پر کس صفتِ خن میں طبع آزمائی کی؟
- ا۔ غزل      ب۔ نظم  
 ج۔ تصیدہ      د۔ مرثیہ
- iv. نظیراً، کبراً، بادی کی نظموں کا نمایاں پہلو کیا ہے؟
- ا۔ مزاج      ب۔ مشکل الفاظ کا استعمال  
 ج۔ منظر نگاری      د۔ تراکیب کا زیادہ استعمال

☆☆.....☆☆.....☆☆

## علامہ محمد اقبال

سال وفات: ۱۹۳۸ء

سال ولادت: ۱۸۷۷ء

محمد اقبال نام اور حکیم بھی اقبال ہی تھا۔ علامہ اقبال سیاگلوٹ میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد کا نام نور محمد تھا اور والدہ کا نام بی بی تھا۔ اقبال نے ابتدائی تعلیم سیاگلوٹ ہی میں حاصل کی۔ بیڑک کا امتحان امتیازی حیثیت میں پاس کرنے کے بعد اقبال مرے کالج سیاگلوٹ میں داخل ہوئے جہاں خوش نسبتی سے انھیں مولوی میر حسن مجیسے شفیق استاد مل گئے جن سے انھوں نے بہت فیض حاصل کیا۔ مرے کالج سے ایفا کرنے کے بعد اقبال لاہور چلے آئے اور مزید تعلیم کے لیے گورنمنٹ کالج میں داخل ہو گئے۔ یہاں اقبال کو مشریع اسلام آرغلڈ مجیسے شفیق استاد اور رہنمایی محبت سے فیض یاب ہونے کا بھرپور موقع میر آیا۔ یہیں سے انھوں نے قلفتہ میں ایم۔ اے کا امتحان پاس کیا۔ ایم۔ اے کرنے کے بعد وہ کچھ عرصہ تک گورنمنٹ کالج لاہور میں بطور پوفسٹ فرائض انجام دیتے رہے مگر جتوئے علم انھیں ۱۹۰۵ء میں یورپ لے گئی۔ قیام یورپ کے دوران میں انھوں نے سینبرجن یونیورسٹی سے بار ایٹ لائلی ڈگری حاصل کی۔ علاوہ ازیں میونخ یونیورسٹی (جرمنی) سے قلفتہ ایران کے قلعہ مابعد الطیحیات پر مقابلہ لکھ کر پی ایج۔ ڈی کی ڈگری لی۔ ۱۹۰۸ء میں وہ ملن والہ آگئے اور اپنی شاعری کے ذریعے ملک و قوم کی اصلاح اور خدمت میں مصروف ہو گئے۔

۱۹۲۲ء میں اقبال گورنر کاربر طابیہ کی طرف سے "سر" کا خطاب ملا۔ انھوں نے بھرپور زندگی ببر کی اور شاعری کے علاوہ عملی سیاست میں بھی حصہ لیا۔ چنانچہ ۱۹۳۰ء میں وہ آل انڈیا مسلم لیگ کے صدر منتخب ہوئے اور آزادی ملن کے لیے عملی جدوجہد میں مصروف رہے۔ ۲۱۔ اپریل ۱۹۳۸ء کو یہ علم شاعر، فلسفی اور قومی رہنماء، راعی ملکہ عدم ہو گیا۔

علامہ اقبال نے اردو و فارسی دنوں زبانوں میں بہ اثر اور بہ سوز شاعری کی۔ انھوں نے اپنی شاعری کا آغاز غزل گوئی سے کیا مگر بعد میں زیادہ تر تجھ نظم ٹھاری کی جانب مبذول کر دی کیونکہ قوم ملک اپنا بیجام پہنچانے کا یہ زیادہ موثر ذریعہ تھا۔ اقبال کا دائرہ فکر مشاہدہ کائنات اور مطالعہ بہت وسیع تھا۔ آپ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے سچ عاشق تھے اور اس چاہت اور عقیدت کا اظہار جا بجا ان کے کلام میں دکھائی دیتا ہے۔

اقبال نے محض روایتی عشق و عاشقی کے موضوعات سے بہت کرپنی شاعری میں زندگی کائنات خدا اطبیس، عقل و خرد، تصوف، قومیت، مرد و مومن، سیاست و ملکت اور خودی و بے خودی کا قلفتہ بیش کیا۔ اس میں کوئی نہیں کہ اقبال جیسا علم شاعر، فلسفی آج تک پیدا نہ ہو سکا۔  
”بائک درا“، ”بال جریل“ اور ”ضرب کلیم“ ان کی اردو شاعری کی کتابیں ہیں۔ ”ارمخان ججاز“ میں بھی کچھ اردو نظمیں شامل ہیں جبکہ اس کا غالب حصہ فارسی میں ہے۔

## عقل و دل

بھولے بیکھے کی رہنا ہوں میں  
دیکھ تو کس قدر رسا ہوں میں  
مثی خیر بختہ پا ہوں میں  
منظیر شان کبیرا ہوں، میں  
غیرت لعل ہے بہا ہوں میں  
پر مجھے بھی تو دیکھ کیا ہوں میں  
اور آنکھوں سے دیکھا ہوں میں  
اور باطن سے آشنا ہوں میں  
تو خدا بخوا خدا نما ہوں میں  
اس مرض کی گمرا دوا ہوں میں  
حسن کی بزم کا دیا ہوں میں  
تو زمان و مکاں سے رشتہ پا  
کس بلندی پر ہے مقام مرا  
عرش رتِ جلیل کا ہوں میں

☆☆☆

## جاوید کے نام

(لندن میں اس کے ہاتھ کا لکھا ہوا پہلا خط آنے پر)

بیان زمان، نئے صحیح و شام پیدا کر  
دیارِ عشق میں اپنا مقام پیدا کر  
خدا اگر دل فطرت شناس دے تھوڑو کو  
سکوت لالہ و مگل سے کلام پیدا کر  
اخنانہ شیشہ گران فریگ کے احسان  
سفال ہند سے بینا و جام پیدا کر  
میں شانی تاک ہوں، میری غزل ہے میراثر  
مرے شر سے نئے لالہ قام پیدا کر  
میرا طریق امیری نہیں، فقیری ہے  
خودی نہ نیچ، غرمی میں نام پیدا کر

## شاپین

چہاں رزق کا نام ہے آب و دانہ  
ازل سے ہے فطرت مری راہبانہ  
نہ بیماری نغمہ عاشقانہ  
ادائیں ہیں ان کی بہت دلبرانہ  
جو ان مرد کی ضریب غازیانہ  
کہ ہے زندگی باز کی زاہدانہ  
لہو گرم رکھنے کا ہے اک بہانہ  
یہ پورب ، یہ بچشم ، چکروں کی دنیا  
مرا نیکوں آسمان نیکرانہ  
کہ شاپین بنا نہیں آشیانہ

کیا میں نے اس خاک داں سے کنارا  
بیباں کی خلوت ، خوش آتی ہے مجھ کو  
نہ باؤ بھاری ، نہ محیں ، نہ بلبل  
خیابانوں سے ہے پرہیز لازم  
ہوائے بیباں سے ہوتی ہے کاری  
حمام و کیوت کا بھوکا نہیں میں  
جھپٹنا ، پلتا ، پلت کر جھپٹنا  
یہ پورب ، یہ بچشم ، چکروں کی دنیا  
پرندوں کی دنیا کا درویش ہوں میں

☆☆☆

## پیوستہ رہ شجر سے امید بھار رکھ

ممکن نہیں ہری ہو سحاب بھار سے  
کچھ واسطہ نہیں ہے اسے برگ و بار سے  
خالی ہے جیب گل رکاں جیار سے  
رخصت ہوئے ترے شجر سایہ دار سے  
شاپنگ بردیہ سے سبق اندوڑ ہو کہ تو  
بلنت کے ساتھ رابطہ استوار رکھ  
پیوستہ رہ شجر سے امید بھار رکھ

ڈالی گئی جو فصلِ خزان میں شجر سے ثبوت  
ہے لازوال عہدِ خزان اس کے واسطے  
ہے تیرے گھنٹاں میں بھی فصلِ خزان کا دور  
جونغمہ زن تھے خلوت اور اراق میں طیور  
شاپنگ بردیہ سے سبق اندوڑ ہو کہ تو  
نہ آٹھا ہے قاعدہ روزگار سے

☆☆☆

## مشق

-1- مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جواب لکھیں؟

- i- "شایین" کا مرکزی خیال کیا ہے؟
  - ii- "پوستہ رہ ٹھر سے امید بھار کہ" کا مرکزی خیال کیا ہے؟
  - iii- عقل اور دل نے اپنی اپنی بڑائی کیا جواز پیش کیا ہے؟
  - iv- "عقل و دل" کا مرکزی خیال لکھیں؟
  - v- شاخ بریدہ سے کیا سبق حاصل ہوتا ہے؟
  - vi- آپ کے خیال میں عقل کی اہمیت زیادہ ہے یا دل کی؟
  - vii- "شیشہ گران فرگ" سے کیا مراد ہے؟
  - ix- جاویدہ کے نام خط میں علامہ اقبال نے اسے کیا تلقین کی ہے؟
  - x- اقبال نے کس دل کو دل نظرت شناس کہا ہے؟
- عقل و دل کا خلاصہ لکھیں۔

-2- علامہ اقبال کی شاعری پر ایک تقدیمی نوٹ لکھیں۔

-3- علم بیان کی اصطلاح میں لطم یا نثر میں کسی مشہور قصے، واقعہ، روایت، حدیث یا کلام پاک کی کسی آیت کی طرف اشارہ کیا جائے تو اسے تسمیح کہتے ہیں۔ چنانچہ "حضر" اور "طابِ سدرہ" تسمیحات ہیں۔ ان کی وضاحت کریں۔

-4- مندرجہ ذیل شعری تراکیب کی وضاحت کریں۔

مثیل حضر بختہ پا۔ کتاب ہستی۔ مظہر شان کبریا۔ غیرت لعلی بے بہا۔ راز ہستی۔

خداؤ۔ فصل خزاں۔ زر کامل عمار۔ شیشہ گران فرگ۔ خدا نما۔

-5- خالی جگہ پر کریں:

i- ..... کی اہمیت ہے بے تابی ..... ii- ..... الحاذن شیشہ گران فرگ کے .....

iii- خیابانچوں سے ہے پر بیز ..... iv- ..... پرندوں کی دنیا کا ..... ہوں میں .....

v- پوستہ رہ ٹھر سے امید ..... رکھ .....

-6- علامہ اقبال کی لطم "پوستہ رہ ٹھر سے امید بھار کہ" کا تقدیدی جائزہ لیں۔

-7- مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات میں سے جو درست ہیں، اس پر (✓) کا نشان لگائیں۔

-8- "عقل و دل" کس شاعر کی لطم ہے؟

l- اسلیل میر غمی کی ب۔ اکبر ال آبادی کی ج۔ نظیرا کبر آبادی کی د۔ علامہ اقبال کی

ii- "جاویدہ کے نام" کس شاعر کی لطم ہے؟

l- اسلیل میر غمی کی ب۔ اکبر ال آبادی کی ج۔ نظیرا کبر آبادی کی د۔ علامہ اقبال کی

iii- علامہ اقبال کی زیادہ توجہ شہرت کیا ہے؟

l- پروفیسری ب۔ دکات ..... ج۔ سیاست ..... د۔ شاعری

iv- جاویدہ کا خط علامہ اقبال کو کہاں وصول ہوا؟

l- لاہور میں ب۔ لندن میں ج۔ کیبرج میں د۔ میونخ میں

☆☆.....☆☆.....☆☆

## خوشی محمد ناظر

سال ولادت: ۱۸۶۹ء

سال وفات: ۱۹۲۳ء

خوشی محمد ناظر ۱۸۶۹ء میں "ہر رواں"، ضلع سجرات کے ایک زمیندار گھرانے میں پیدا ہوئے۔ ان کا اصلی نام خوشی محمد اور ناظر تھا۔ والد کا نام چودھری مولا دادھنا۔ انہوں نے ابتدائی تعلیم اپنے گاؤں کے درسے اور ہانوی تعلیم سجرات میں حاصل کی۔ ان کی غیر معمولی ذہانت کا یہ عالم تھا کہ ابتدائی و ہانوی تعلیم کے دوران میں گاؤں کے فارسی کتب میں بھی تعلیم پاتے رہے اور فارسی درسی کتب کا مطالعہ بھی کیا۔ بھی وجہ ہے کہ میڑک کے امتحان میں وہ چناب یونیورسٹی میں دوسرا نمبر پر رہے۔

۱۸۸۹ء میں انہوں نے علی گڑھ کالج میں داخلہ لیا جہاں ۱۸۹۳ء میں بی۔ اے کا امتحان پاس کیا۔ پھر ال آباد یونیورسٹی سے فارسی اور انگریزی میں آنزرز کیا۔ تمام مسلمان طلبہ میں اول آئے کا اعزاز حاصل کرنے کی بنا پر انہیں طلائی تمغا اور پورے کالج میں اول آئے پر ایک اور طلائی تمغا بھی دیا گیا۔

علی گڑھ کالج سے فراغت حاصل کرنے کے بعد وہ پکوہ عرصہ تک "روینو فنٹر" کے پسل استنسٹر رہے اور ترقی کے مدارج مل کرتے کرتے خود "روینو فنٹر" کے مہدے تک پہنچ گئے۔ مختلف مہدوں پر فائز رہنے کے بعد انہوں نے منشن لے لی۔ اس کے بعد فواب رام پور کے اصرار پر پانچ سال ریاست رام پور میں خدمات سر انجام دیں۔ ۱۹۲۹ء میں انہوں نے ضلع قیصل آباد کے ایک گاؤں پک جھرو میں رہائش اختیار کر لی۔ کیم اکتوبر ۱۹۲۳ء کو سری گھر میں انتقال فرمائے گئے اور وہیں دفن ہوئے۔

ناظر نے شاعری کا آغاز قیام علی گڑھ کے دوران میں حالی اور پو فیسر آر رنڈہ کی ادبی صحبوں میں رہ کر، نچرل شاعری کے انداز میں نظمیں لکھ کر کیا۔ آر رنڈہ نے نچرل شاعری کی ترقی و تروع کے لیے دو سال تک بہترین لفظ کے لیے انعام کا اعلان کیا تو دونوں مرتبہ یہ انعام ناظر نے حاصل کیا۔ انہوں نے احمد جملہ اسلام کے کئی سالانہ جلوسوں میں قومی نویعت کی نظمیں پڑھیں۔ جن میں "دری مشن"، "تعویر جبرت"، "آیات بیانات"، "خصوص مسلمان" ذکر ہیں۔

قیام شعیر (۱۹۰۱ء - ۱۹۰۶ء) کے دوران میں ناظر نظرت کی دلکشی اور تجھی نے ناظر کو شاعر رہنیں واہا دیا۔ اس دور کی نظموں میں "فردوس زمیں"؛ "پانی میں لمودری"؛ "شمشاڑ"؛ "چنار"؛ "کا گھڑی" اور "جوگی" اعلیٰ پائے کی یادگار نظمیں ہیں۔

لفظ "جوگی" ناظر کی اور مقبول ترین لفظ ہے جو نچرل شاعری کی بڑی عمدہ مثال ہے۔ فی بیت کے اعتبار سے یہ ترکیب بدند ہے جو دو حصوں "تمہرہ حقیقت" اور "ترانہ وحدت" پر مشتمل ہے۔ لفظ میں عنوان اور موضوع کی مناسبت سے ہندی کے شیریں الفاظ کا بکثرت استعمال کیا گیا ہے۔ لفظ میں انداز کی دل کشی قاری کو متاثر کرتی ہے۔ ناظر کے کام میں جدید شاعری کے تمام اوازات موجود ہیں۔ نہایاں خصوصیات نظر رکاری اور بیان کا فطری انداز ہے جس میں سادگی اور اڑا آفرینی بھی ہے اور موضوع کی نسبت سے تفصیلات کے بیان کی قدرت بھی۔

## جوگی

کل صبح کے مطلع تباہ سے، جب عالم بقعہ نور ہوا  
 سب چاند ستارے ماند ہوئے، خورشید کا نور ظہور ہوا  
 متناہ ہوائے گلشن تھی جاناہ ادائے گلبن تھی  
 ہر وادی، وادی ایکن تھی ہر کوہ پر جلوہ طور ہوا  
 سب طائر مل کر گانے لگے متناہ وہ تانیں اڑانے لگے  
 اشجار بھی وجود میں آنے لگے گزار بھی بزم سرور ہوا  
 تھا دل کش منظر باغِ جہاں اور چال صبا کی متناہ  
 اس حال میں ایک پہاڑی پر جا لکھا ناقر دیوانہ

☆☆☆

چیلوں نے جنڈے گاڑے تھے پربت پر چھاؤنی چھائی تھی  
 تھے خیسے ڈیرے بادل کے کھرے نے قات لگائی تھی  
 اک مت قلندر جوگی نے پربت پر ڈیرا ڈالا تھا  
 تھی راکھ جٹا میں جوگی کی اور انگ بھوت رمائی تھی  
 سب خلق خدا سے بیگانہ وہ مت قلندر دیوانہ  
 بیٹھا تھا جوگی متناہ آنکھوں میں مت چھائی تھی  
 جوگی سے آنکھیں چار ہوئیں اور جھک کر ہم نے سلام کیا  
 نیکھے چتون سے جوگی نے تب ناقر سے یہ کلام کیا

☆☆☆

کیوں بابا! نا حق جوگی کو تم کس لیے آکے ستاتے ہو؟  
 ہیں پنکھ کچھرو بن بائی تم جاں میں ان کو پہناتے ہو؟  
 ہم حرص و ہوا کو چھوڑ پکئے اس غمگیری سے منہ موڑ پکے  
 ہم جو زنجیریں توڑ پکئے تم لا کے وہی پہناتے ہو؟  
 سفار سے یاں کھہ پھیرا ہے من میں ساجن کا ڈیرا ہے  
 یاں آنکھ لوی ہے پتتم سے تم کس سے آنکھ ملاتے ہو؟  
 یوں ڈانٹ ڈپٹ کر جوگی نے جب ہم سے یہ ارشاد کیا  
 سر اس کے جھکا کے چفون پر جوگی کو ہم نے جواب دیا

☆☆☆

ہیں ہم پر دلی سیلانی، یوں آنکھ نہ ہم سے چہا جوگی!  
 ہم آئے ہیں تیرے درش کو چتوں پر میل نہ لا جوگی!  
 آبادی سے منہ پھیرا کیوں؟ جگل میں کیا ہے ذیراً کیوں؟  
 ہر محفل میں ہر منزل میں، ہر دل میں ہے نور خدا جوگی!  
 کیا مسجد میں کیا مندر میں اس بلوہ ہے "وجہاللہ" کا  
 پربت میں، مگر میں ساگر میں ہر اترا ہے ہر جا جوگی!  
 مگر جوگی جی بیدار ہوئے، اس چھپیر نے اتنا کام کیا  
 ہر عشق کے اس محوالے نے یہ وحدت کا اک جام دیا

☆☆☆

ان چکنی چپڑی باتوں سے مت جوگی کو پھلا بابا!  
 جو آگ بجھائی جتنوں سے، پھر اس پر نہ تسل گرا بابا!  
 ہے شہروں میں غل شور بہت اور کام کرودھ کا زور بہت  
 لخت ہیں تکر میں چور بہت، سادھوؤں کی ہے بن میں جا بابا!  
 ہے شہر میں شورشی نفسانی، جگل میں ہے بلوہ روحانی  
 ہے تکری ڈگری کثرت کی، بن میں وحدت کا دریا بابا!  
 دھن دولت آنی جانی ہے، یہ دنیا رام کہانی ہے  
 یہ عالم عالم قانی ہے، باقی ہے ذات خدا بابا!

☆☆☆

## مشق

- ۱۔ لفظ "جوگی" کو پہلی نظر کو مرد رجذیل سوالات کے جوابات میں سے درست جواب کہ شروع میں (۷) کائناتان کا کیس۔

- ۲۔ لفظ "جوگی" کا شاعر کون ہے؟

ا۔ سعیل نیمیری      ب۔ حالی

ج۔ اقبال      د۔ خوشی محمد ناظر

۳۔ خوشی محمد ناظر کی وجہ شہرت کیا ہے؟

ا۔ سیاست      ب۔ وزارت

ج۔ شاعری      د۔ تجارت

iii۔ شاعری میں خوشی محمد نے کس صفت میں لکھا؟

ل۔ غزل ب۔ لطم

ج۔ مشنوی د۔ مرثیہ

iv۔ "ہم پر دیسی سیلانی" سے کیا مراد ہے؟

ل۔ عوام ب۔ جوگی

ج۔ شاعر د۔ شاعر اور جوگی

2۔ مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جواب لکھیں۔

i۔ جوگی شہروں کو چھوڑ کر پھر اپنے کیوں رہتا تھا؟

ii۔ شاعر نے جوگی کو شہر میں آ کر لئے کے لیے کیا دلائل دیے؟

iii۔ جوگی نے شاعر کے دلائل کے جواب میں کیا کہا؟

لظم "جوگی" میں صح کے مظار کی جو تصویر کشی کی گئی ہے اُسے اپنے الفاظ میں بیان کریں۔

لظم "جوگی" کے مطابع سے جوگی کا جو حلیہ آپ کے سامنے آتا ہے اُسے مختصر اپنے الفاظ میں لکھیں۔

لظم "جوگی" کے آخری چار اشعار کا مطلب لکھیں۔

l۔ لظم "جوگی" کا مرکزی خیال لکھیں۔

7۔ خوشی محمد ناظر کے بارے میں سوچی و تقدیدی نوٹ لکھیں۔

8۔ درج ذیل تراکیب کی وضاحت کریں۔

مطلع تباہ۔ بقعہ نور۔ اداء گلبن۔ شورش نفسانی۔ جلوہ روحانی۔

9۔ i۔ کرہ آئینے کی طرح صاف ہے۔

ii۔ پادشاہ حاتم کی طرح تھی تھا۔

iii۔ اکبر شیر کی طرح بھادر ہے۔

ان جملوں میں کرے کو آئینے کی مانند، پادشاہ کو حاتم کی مانند اور اکبر کو شیر کی مانند کہا گیا ہے۔ کیونکہ کرے اور آئینے میں مشترک صفت

"مخالفی" پادشاہ اور حاتم میں مشترک صفت "مخاالت" اور اکبر اور شیر میں مشترک صفت "بہادری" ہے۔

کسی ایک شے کو کسی مشترک صفت کی بنا پر کسی دوسری شے کی مانند قرار دینا جب کہ وہ صفت دوسری چیز میں زیادہ فرمایا اور مشہور ہو

تشریک ہلاتا ہے۔ آپ تشریکی مزید تین مثالیں درج کریں۔

☆☆.....☆☆.....☆☆

## جوش میخ آبادی

سال ولادت: ۱۸۹۶ء

سال وفات: ۱۹۸۲ء

اصل نام شیرخان اور جوش خلص تھا۔ و ۱۸۹۶ء میں بیخ آباد (تواب لکھنؤ) میں پیدا ہوئے اور اس نسبت سے بیخ آبادی کہلاتے۔ جوش کے والد کا نام بیشراخان بیشتر تھا۔ جوش کے والد دادا نواب محمد احمد خان اور پردا دا فتح محمد خان کویا بھی صاحب بودیاں شاعر تھے۔ یوں شعروشاعری ان کا خاندانی فن تھا۔

جوش نے دستور زمانہ کے موافق عربی اور فارسی کی تعلیم کمری پر حاصل کی مگر مالی حالات کی ناسازگاری اور لاابائی طبیعت کی بنا پر اپنی تعلیم کی سمجھیں نہ کر سکے۔ آغاز میں جوش کا تعلق آسودہ گھرانے سے تھا مگر بعد ازاں و راحت کی نسل درسل منتقلی کے بعد ان کے مالی حالات خراب ہوتے چلے گئے۔

قیام پاکستان کے بعد جوش یہاں آگئے اور کراچی میں سکونت اختیار کر لی چاہا انھیں بہت عزت اور پذیرائی ملی۔ جوش نے اپنی زندگی کے آخری ایام میں اپنی خود روشن سوانح "یادوں کی برات" کے نام سے قم کی جھنے بہت سرہا گیا۔ جوش کا نام نظم نگاری کے میدان میں بڑا ہم اور نمایاں ہے۔ وہ ایک عظیم نظم کو شاعر تھے۔ جوش کا تعلق جدید شاعری سے ہے۔ وہ ایک بلند آہنگ شاعر تھے۔ حریک آزادی کے زمانے میں جوش نے اپنی شاعری کے ذریعے اس حریک میں خوب بڑھ چکھ کر حصہ لیا۔ پھر جوش اور انقلابی نظمیں کھنکنے کے باعث آپ "شاعر انقلاب" کہلاتے۔

جوش کو "شاعر فطرت" اور "شاعر شباب" بھی کہا جاتا ہے۔ اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ جوش کی نظموں میں مناظر فطرت کی عمدہ تصویر کشی کے ساتھ ساتھ شباب کی دلواہانگیزی بھی پائی جاتی ہے۔

جوش کے کلام میں غصب کا جوش و خروش، جذبات و تخلیات کی شدت اور بلند آہنگی پائی جاتی ہے۔ جوش کو قدرت بیان کی نمایاں خوبی حاصل تھی۔ ان کے پاس بے پناہ ذخیرہ الفاظ تھا۔ جوش کے خاص موضوعات میں انقلاب، سیاست، آزادی کی تڑپ، انسان دوستی اور خریات شامل ہیں۔

محاکات نگاری، جذبات نگاری، فطرت کی عمدہ تصویر کشی، تشبیہات و استعارات کی چدٹت و ندرت اور قدرت زبان و بیان جوش کی شاعری کے امتیازی اوصاف ہیں۔

جوش کے اہم شعری مجموعوں کے نام یہ ہیں:-

شعلہ شبنم، جنون و حکمت، جذبات فطرت، عرش و فرش، رامش و رنگ، سر و خروش، سوم و صبا اور شاعر کی راتیں۔

### مناظرِ سحر

کشمیر دل زار ہے فردوسِ نظر ہے  
ہر پھول کا چہرہ عرقِ حسن سے تر ہے  
ہر سوت بھڑکتا ہے رنگِ حور کا شعلہ  
ہر ذرا ناقص میں ہے طور کا شعلہ

لرزش وہ ستاروں کی وہ ذرتوں کا نیسم  
چشمون کا وہ بہنا کہ فدا جن پر رُشم  
گردوں پر پیدی و سیاہی کا تصاؤم  
طوفان وہ جلووں کا وہ نغوں کا حالم  
اڑتے ہوئے گیسو وہ نسیم سحری کے  
شانوں پر پریشان ہیں یا بال پری کے

نخلی وہ بیباں کی وہ رُغمیں صرا  
وہ وادی سر بزر وہ تالابِ مصنا  
پیشانی گردوں پر وہ بہتا ہوا دریا  
وہ راستے جنگل کے وہ بہتا ہوا دریا  
ہر سوت گلستان میں وہ انبارِ گلوں کے  
شبیم سے وہ دھوئے ہوئے رخسارِ گلوں کے

وہ روح میں انوارِ خدا صبح وہ صادق  
وہ سادگی انسان کی فطرت کے مطابق  
زیزیں وہ افقِ نوز سے لبریز وہ مشرق  
وہ نعمتِ داؤد پرندوں کی صدا میں  
پیراں یوسف کی وہ تائیر ہوا میں



## مشق

- 1- مندرجہ ذیل سوالات کے مفہوم جوابات لکھیں۔
- شاعر نے حمد میں ڈوبی ہوئی آواز کے کہا ہے؟
  - شاعر نے پندوں کی صدائی کو کس سے تشبیہ دی ہے؟
  - شاعر کو ہر ذرہ ناچیز میں کس کا شعلہ دکھائی دیا؟
  - گھنٹاں میں ہر سوت کس چیز کے انبار لگے ہیں؟
- 2- نئم "مناظرِ حرث" کو پیش نظر کر مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات میں سے درست جواب کے شروع میں (✓) کا نشان لگائیں۔
- "مناظرِ حرث" کا شاعر کون ہے؟
  - ل۔ اقبال ب۔ حالی ج۔ جوش د۔ حسین جalandhri
  - جوش کی پسندیدہ صفت خن کون ہے؟
  - ل۔ غزل ب۔ نئم ج۔ قصیدہ د۔ مشنوی
  - جوش کی شاعری کا غالب رنگ کیا ہے؟
  - ل۔ مزاجیہ ب۔ طریقہ ج۔ اصلاحی د۔ انتقامی
  - "مناظرِ حرث" کے صرف ایک بند میں روایت موجود ہے۔ وہ کون سا بند ہے؟
  - ل۔ پہلا ب۔ دوسرا ج۔ تیسرا د۔ چوتھا
  - "مناظرِ حرث" میں شاعر نے جو منظر پیش کیے ہیں انھیں اپنے الفاظ میں بیان کریں۔ جوش بیچ آبادی کے حالات زندگی مفہوم رکھیں۔
  - "مناظرِ حرث" کا تعلق نئم کی کس صفت سے ہے؟ اسی صفت سے تعلق رکھنے والی کسی ایک اور نئم کا حوالہ دیں۔
  - نئم کے چوتھے بند کی تشریح کریں۔
  - مندرجہ ذیل الفاظ و تراکیب کو اپنے جملوں میں استعمال کریں۔  
سمت۔ ذرہ۔ ناچیز۔ نیکم۔ حرثی۔ خنلی۔ صادق۔

استعارة:

- ماں نے کہا "میرا چاہتا آیا ہے۔"
- ہمارے شیروں نے دشمن کو ٹکست دے دی۔
- ان جملوں میں "چاند" سے مراد بیٹا ہے اور "شیروں" سے مراد بھادر سپاہی ہے۔
- جب کوئی لفظ اپنے اصل معنی کی بجائے مجازی معنوں میں اس طرح استعمال ہو کہ اس کے اصلی اور مجازی معنوں میں تشبیہ کا تعلق پایا جائے تو اسے استعارة کہتے ہیں۔



## حافظ جالندھری

سال ولادت: ۱۹۰۰ء

سال وفات: ۱۹۸۲ء

حافظ جالندھری کے محنت کش گھرانے میں پیدا ہوئے۔ ان کا اصل نام محمد حفیظ اور والد کا نام حافظ شمس الدین تھا۔ انھوں نے ابتدائی تعلیم جالندھر میں حاصل کی۔ ناساعد حالات کے باعث وہ تعلیمی سلسلہ جاری نہ رکھ سکے۔ انھوں نے اردو ادب میں جو بھی مقام حاصل کیا وہ ان کے قدری ذوقِ ذاتی قابلیت، فن شاعری پر بھرپور توجہ اور مسلسل محنت کا مرہون منت ہے۔ ان کا شعری ذوق تو فطری تھا مگر فارسی شعر ادب کے نامور ممتاز مولانا "گرامی" جیسی فاضل شخصیت کی رہنمائی نے ان کے فن کو جلا بخشی اور انھوں نے ادبی دنیا میں بہت جلد نمایاں مقام حاصل کر لیا۔ ۱۹۶۲ء میں انھوں نے مولانا گرامی کی گرامی میں رسالہ "اعجاز" کا اجرا کیا۔ اس کے بعد لا ہور آ کر "ہونہار بک ڈپ" قائم کیا اور ادبی رسائل و کتب کی ادارت و اشاعت کو اپنا ذریعہ معاش بنالیا۔

دوسری جگہ عظیم میں حکومت برطانیہ نے انھیں آل اٹھارہ بیوی (دہلی) میں "سائگ چلسی آر گنائزیشن" کا ڈائریکٹر جزل مقرر کیا۔ مقام پاکستان کے بعد وہ لا ہور میں مستھن آہش پذیر ہوئے۔ وہ کئی سال تک شعبہ نشر و اشاعت سے متعلق رہے اور مختلف رسائل کی ادارت بھی کرتے رہے۔ اس کے ساتھ ساتھ انھوں نے شعر و خُن کی طرف بھی بھرپور توجہ دی اور اردو شاعری میں "شاہنامہ اسلام" جیسے گرائ قدر راشافے کیے۔ بھرپور قلعہ گزار نے کے بعد انھوں نے ۱۹۸۲ء دسمبر کو لا ہور میں وفات پائی۔

حافظ جالندھری کو قدرت کی طرف سے شاعرانہ مزان و دریخت ہوا تھا۔ اس لیے وہ بچپن ہی سے شعرگوئی کی طرف مائل تھے۔ مولانا گرامی کی شاگردی نے اس فطری ذوق کو تکھارنے میں اہم کردار ادا کیا اور وہ مشاعروں میں باقاعدگی سے شرکت کرنے لگے۔ جلد ہی ان کی شاعری کی شہرت ہو رہا تھک پھیل گئی۔

انھوں نے فردوسی کے "شاہنامہ" کے انداز میں اردو میں "شاہنامہ اسلام" لکھا۔ بلاشبہ حفیظ کا ایک اہم کارنامہ اور اردو شاعری میں گرائ قدر راشافے ہے۔ حفیظ جالندھری کو زبان پر کامل عبور حاصل تھا۔ ان کی شاعری کی زبان سادہ صاف رواں اور مخصوص دلکشی کی حاصل ہے۔ انھوں نے نرم اور شیریں الفاظ کا اختیاب کیا۔ اس لیے ان کے کلام میں موسيقیت کا پہلو بہت نمایاں ہے۔ وہ ارادی طور پر بھی الفاظ کی ترتیب میں موسيقی کا لحاظ دیکھتے اور متزمم بھروس کا اختیاب کرتے تھے۔ انھوں نے حسن و موسيقی کے امتحان سے نتیجہ را ہیں نکالیں۔ چھوٹی اور متزمم بھروس ہندی الفاظ فارسی تراکیب، گھر اور الفاظ اور بول چال کے فطری انداز نے ان کی شاعری میں ایسا حسن اور تاثر پیدا کیا کہ قاری اس سے بجا طور پر لطف اندازو ہوتا ہے۔

حافظ جالندھری قادرِ الکلام شاعر تھے۔ ان کی شاعری کی نمایاں خوبیاں سوز و گداز دلکشی اور اڑاؤ فرنی ہے۔ موضوعات، خیالات، مختصر کشی اور شیوهات و تبلیغات کے اقتبار سے ان کا کلام انفرادیت کا حامل نظر آتا ہے۔ مظکوشی کے معاملے میں وہ مانی و بخدا کے مقابل نظر آتے ہیں۔

عن کے ہاں اگر ایرانی باغوں اور غزروں کا ذکر ملتا ہے تو حفیظ کے ہاں بنت بھار کی آمد کا بیخام لاتی ہے۔ حفیظ کے کلام میں مقامی رنگ بھی نمایاں ہے۔ انھوں نے اردو گرد کے محل موسوی اور دلیں کی بولیوں اور فضاوں کو شاعری کا موضوع بنا لیا ہے۔ حفیظ نے گیت لکھا ری میں بھی مہارت دکھائی اور ہندی کی نرم و شیریں بھروس میں بچکے بچکے گیت لکھے جو موسيقیت کے اقتبار سے بھی محمد نن پارے ہیں۔

غرضیکہ حفیظ نئی طرز کے متزمم گیتوں شاعری کے متعدد موضوعات کے اقتبار سے اہم اور منفرد شاعر ہیں۔ "تفاہب شیریں"؛ "شاہنامہ اسلام"؛ "سووز ساز"؛ "حفیظ کے گیت"؛ "حفیظ کی نظیمیں" اور "چھوٹی نامہ" ان کی اہم تصنیف ہیں۔ حفیظ جالندھری نے ہمارے ولن پاکستان کا قوی تر انہیں بھی لکھا۔

لکم "دڑھ خیر" ان کی شاعری کا عمدہ نمونہ ہے اور تمام فلکی و فنی خوبیوں کی حاصل ہے۔

## ذرہ خبر

نہ اس میں گھاس اُگتی ہے نہ اس میں پھول کھلتے ہیں  
 مگر اس سرزی سے آسمان بھی جگ کے ملتے ہیں  
 کوئتی بجلیوں کی اس جگہ چھاتی دلتی ہے  
 گھٹائی کر نکلتی ہے ہوا تمرا کے چلتی ہے  
 یہ ناہموار چیلیں سلسے کالی چنانوں کے  
 امانت دار لاقافی پرانی داستانوں کے  
 بھی پگڈیاں نیرنگ ہستی کی نظیریں ہیں  
 بھی تو قسمت اقوام کی خوشیں لکریں ہیں  
 یہ ذرے رہروں کی ہمتون پر مسکراتے ہیں  
 زبان حال سے ماپی کے افانے ناتے ہیں  
 یہ پھر قافلے والوں کے محکراتے ہوئے سے ہیں  
 کسی آتش قدم کی راہ میں آئے ہوئے سے ہیں  
 لیے بیٹھی ہیں یہ ویرانیاں محشر کے ہنگائے  
 ہیں ان سنانوں میں دفن دینا بھر کے ہنگائے  
 یہ بے آباد دہشت ناک دھشت خیز ویرانہ  
 ہے لا تعداد شور انگیز تہذیبوں کا افسانہ  
 انہی دشواریوں سے آریوں کا کاروائی گزرا  
 دمین ہند پر جاتا ہوا اک آسمان گزرا  
 اسی رستے سے ہو کر نہس اور اہل تمار آئے  
 کئی خانہ خراب آئے کئی آباد کار آئے  
 یہ مشی شان اسکندر کی ہے آئینہ دار اب تک  
 اسی آندھی کا باقی ہے یہاں گرد و غبار اب تک  
 اسی تابش میں چمگی حصیں مسلمانوں کی شمشیریں  
 اسی فولاد کے دیوؤں سے ٹکرائی حصیں سمجھیریں  
 ٹک نے اس زمین پر بارہا محمود کو دیکھا  
 بھادر غوریوں کے طالع مسعود کو دیکھا

اڑی یہ خاک برسوں تک غبار کارواں ہو کر  
فلک پر چھا گئی دلدوز آہوں کا دھوan ہو کر  
اسے تیور نے رومنا اسے باہر نے ٹھکرایا  
مگر اس خاک کی عالی وقاری میں نہ فرق آیا  
یہاں سے بارہا گزرے اٹالے بارگاہوں کے  
قدم چوئے ہیں اس مٹی نے اکثر بادشاہوں کے  
کھاں اب وہ ٹھکوہ نادری، اقبال ابدالی  
لیا کرتے تھے جن سے سخت پتھر دری پامائی  
یہ ہے وہ خار زار اس میں ہزاروں آبلے پھوٹے  
نبیں نوٹے مگر یہ نگدل کانے نہیں نوٹے

### مشق

-1 مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جوابات لکھیں۔

i- درہ خیر سے کن کا کارواں گزر؟

ii- درہ خیر سے جو عظیم فاتح گزر اس کا نام بتائیں؟

iii- وہ کون سا بادشاہ تھا جو بارہا درہ خیر سے گزر کر ہندوستان آیا؟

iv- نظم ”درہ خیر“ کو پیش نظر کھکھ مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات میں سے درست جواب کے شروع میں (✓) کا نشان لگائیں۔

v- ”درہ خیر“ کا شاعر کون ہے؟

l- حفیظ احسان پوری ب- حفیظ جalandھری ج- حفیظ جون پوری د- حفیظ تائب

vi- حفیظ جalandھری کی وجہ شہرت کیا ہے؟

l- صحافت ب- ادارت ج- سیاست د- شاعری

vii- جگ عظیم کے دنوں میں انہوں نے زیادہ تر کس صنف میں لکھا؟

l- غزل ب- نظم ج- گیت د- مشنوی

viii- ساری نظم میں ردیف کیا ہے؟

l- بین ب- ہے ج- کے د- کوئی بھی ردیف نہیں

ix- ”درہ خیر“ کا خلاصہ اپنے لفظوں میں بیان کریں۔

x- نظم ”درہ خیر“ کے دوسرے تیسرا اور چوتھے شعر کی تشریح کریں۔

xii- حفیظ جalandھری پر ایک مختصر سوانحی و تقدیدی نوٹ لکھیں۔

xiii- خالی جگہ پر کریں۔

xi- نہ اس میں ..... اگتی ہے نہ ..... سکھلتے ہیں ..... سناتے ہیں ..... ii- زبان حال سے ..... کے ..... سناتے ہیں ..... iii- اسی تابش میں چکی تھیں ..... کی ششیریں ..... iv- اسی تابش میں چکی تھیں ..... کی ششیریں .....

v- درہ خیر کی تاریخی حیثیت کیا ہے؟

## ن۔م۔راشد

سال وفات: ۱۹۷۵ء

سال ولادت: ۱۹۱۰ء

"نور محمد راشد" گوجرانوالہ کے قصبہ اکال گڑھ (جسے آج کل علی پور چھٹپتی کہتے ہیں) میں ۱۹۱۰ء میں پیدا ہوئے۔ ان کا اصلی نام نور محمد اور قلمی نام ن۔م۔راشد ہے۔ ان کے دادا راجا غلام رسول چشتی طبیبِ عام اور شاعر تھے۔ شاعری میں ان کا حلقہ "غلائی" تھا۔ ن۔م۔راشد کے والد راجا فضل المی چشتی بھی شعری ذوق کے مالک تھے اور کافی بے شعر کر لیا کرتے تھے۔ اُسیں فارسی شاعری کے ساتھ بہت لگاؤ تھا۔ راشد نے حافظ سعدی غالب کی شاعری سے اُسی بزرگوں کی بدولت آشائی حاصل کی۔

۱۹۲۶ء میں گورنمنٹ ہائی سکول اکال گڑھ سے میڈک کا امتحان پاس کیا۔ اسی سال اعلیٰ تعلیم کے لیے گورنمنٹ کالج لاہل پور (جواب "فیصل آباد" کھلاتا ہے) میں داخلہ لے لیا۔ ۱۹۲۸ء میں یہاں سے اُنٹر میڈیسٹ کا امتحان پاس کرنے کے بعد گورنمنٹ کالج لاہور میں داخلہ لے لیا جہاں سے ۱۹۳۰ء میں بی۔ اے اور ۱۹۳۲ء میں ایم۔ اے۔ اقتصادیات کے امتحان پاس کیے۔ دورانِ تعلیم وہ گورنمنٹ کالج لاہور کے ادبی مجلس "رواوی" کے حصہ اُردو کے ایئر پر ہے۔ اس دوران "رواوی" میں راشد کی نظریں اور مفہومیں بھی شائع ہوتے رہے۔ وہ کالج کی "بزمِ خن" کے سیکریٹری بھی رہے اور مجاہشوں اور تقریری مقابلوں میں شرکت کرتے رہے۔

۱۹۳۳ء میں انہوں نے مولانا تاج جو نجیب آبادی کے رسالہ "شہکار" کی ادارت کی۔ انہوں نے عملی زندگی کا آغاز میان کے کشہ آفس میں ایک معمولی ملازمت سے کیا۔ اسی زمانے میں انہوں نے پہلی آزاد قلم "جرأت پرداز" لکھی۔ ان کی سب سے زیادہ حیران کر دینے والی قلم "اقفاقت" تھی جو ۱۹۳۵ء میں "ادبی دنیا" میں شائع ہوئی۔ قیامِ میان کے دوران میں وہ ایک سال تک خاکسار تحریک سے بطور "صلح سالار" وابستہ رہے۔ ۱۹۳۹ء میں راشد کو بطور نیوائیٹر آں اٹھیاری پر یونیورسٹی میں اچھی ملازمت مل گئی۔ ۱۹۴۳ء میں انہیں فوج میں عارضی کیش ملا اور مختلف مالک میں بطور "پیک ریلیشنز آفیسر" خدماتِ سر انجام دینے کا موقع ملا۔

۱۹۴۸ء میں وہ پھر سے آل اٹھیاری پر یونیورسٹی سے وابستہ ہو گئے اور قیامِ پاکستان کے بعد پاکستان کے مختلف روایتوں پر بھی اُریکٹری کی حیثیت سے کام کرتے رہے۔ ۱۹۵۲ء میں انہوں نے اقوامِ تحدید کی ملازمت اختیار کر لی اور مختلف مالک میں بطور اُریکٹر اطلاعات کام کیا۔ ۱۹۷۲ء میں ریٹائرمنٹ کے بعد انہوں نے لندن میں مستقل سکونت اختیار کر لی اور یہیں ۹۔ اکتوبر ۱۹۷۷ء کو انتقال کر گئے۔

راشد کو بچپن ہی سے علمی اور ادبی ماحول میسر ہا۔ اس لیے وہ شروع ہی سے شعروخن کی طرف مالک تھے۔ وقت کے ساتھ ساتھ اس شوق میں اضافہ ہوتا گیا۔ وہ پوری توجہ سے لکھنے کی طرف راغب رہے جس کے نتیجے میں وہ زمادہ طالب علمی ہی سے بطور شاعر معروف ہو گئے۔ انہوں نے اپنی شاعری کا آغاز رواںی غزل اور پاہنچنامہ سے کیا جو بھرپور دہلوی روحانیات کی حالت تھی۔ جدید مغربی شعر کے زیر اثر انہوں نے نظمِ نگاری کی طرف بھی توجہ دی اور آزاد قلم کی طرف خصوصی طور پر توجہ مبذول کی۔ یوں راشد نے روایت سے اخراج بھی کیا اور اخراج کو روایت سے ملائے بھی رکھا۔

راشد کی نظریں میں جیل کی چدت طرزی کے ساتھ ساتھ افسانوی اور رہنمائی خاص رسمی نمایاں ہیں۔ ان کی نظریں میں شاعر کے واحد حکلم ہونے کے بجائے ایک یا ایک سے زیادہ کردار ملتے ہیں اور موقع کی مناسبت سے کہیں خود کافی اور کہیں مکالمے کا انداز نظر آتا ہے۔ گویا رواںی قلم نگاری کے بریکس آزاد قلم میں ایک منطقی اداز کے بریکس ایک تحریک صور زمان و مکام میا ہے۔ راشد کی شاعری کا مرکز و محور آفاقی انسان ہے جو اقدار کی بحکمت درینت میں اپنے وجود کے معنی و مفہوم کھو بیٹھا ہے۔ راشد نے اس کے وجود کا احساس دلاتے ہیں۔

راشد کی تصانیف "مادر"، "ایران میں اپنی"، "لا۔ انسان" اور "گمان کا ممکن" ہیں۔ قلم "زندگی سے ذرستے ہو" ان کی نمائندہ نظریں میں سے ایک ہے۔

## زندگی سے ڈرتے ہو؟

..... زندگی سے ڈرتے ہو؟

زندگی تو تم بھی ہو زندگی تو ہم بھی ہیں!

آدمی سے ڈرتے ہو؟

آدمی تو تم بھی ہو آدمی تو ہم بھی ہیں!

آدمی زبان بھی ہے آدمی بیان بھی ہے

اس سے تم نہیں ڈرتے!

حرف اور معنی کے رشتہ ہائے آچک سے آدمی ہے وابستہ

آدمی کے دامن سے زندگی ہے وابستہ

اس سے تم نہیں ڈرتے!

”ان کبھی“ سے ڈرتے ہو

جو بھی نہیں آئی اُس گھڑی سے ڈرتے ہو

اُس گھڑی کی آمد کی آگئی سے ڈرتے ہو!

..... پہلے بھی تو گزرے ہیں

دور نارساٹی کے، ”بے ریا“ خُد اُن کے

پھر بھی یہ سمجھتے ہو، یعنی آرزومندی

یہ فپ زبان بندی ہے رہ خداوندی!

تم گھر یہ کیا جاؤ

لب اگر نہیں بلتے، ہاتھ جاگ اٹھتے ہیں

ہاتھ جاگ اٹھتے ہیں راہ کا نشاں بن کر

دور کی زبان بن کر

ہاتھ بول اٹھتے ہیں مجھ کی اذان بن کر

روشنی سے ڈرتے ہو؟

روشنی تو تم بھی ہو روشنی تو ہم بھی ہیں!

روشنی سے ڈرتے ہوا  
 ..... شہر کی فصیلوں پر  
 دیوکا جو سایر تھا پاک ہو گیا آخر  
 رات کا البارہ بھی  
 پاک ہو گیا آخر خدا کا ہو گیا آخر  
 اٹھا مام انساں سے فرد کی نوا آئی  
 ذات کی صد آئی  
 راہ شوق میں جیسے راہ بردا کا خون لپکے  
 اک نیا جنوں لپکے ا  
 آدمی چھلک اٹھے  
 آدمی نہ دیکھو شہر پھر بے دیکھو  
 تم بھی سے ڈرتے ہو؟

☆☆☆

## مشق

- 1 مندرجہ ذیل سوالات کے مختصر جوابات لکھیں۔
- 2 لفظ "زندگی سے ڈرتے ہو؟" کا مرکزی خیال کیا ہے؟
- 3 "زندگی سے ڈرتے ہو؟" میں "آدمی سے ڈرتے ہو؟" سے شاعر کی کیا مراد ہے؟
- 4 حرف اور معانی کے رشتہ سے شاعر کی بات سمجھانا چاہتا ہے؟
- 5 لفظ "زندگی سے ڈرتے ہو؟" لفظ کی کون سی صنف ہے؟
- 6 لفظ "زندگی سے ڈرتے ہو؟" کو پیش نظر کر کر مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات میں سے درست جواب کے شروع میں (✓) کا نشان لگائیں۔
- 7 "زندگی سے ڈرتے ہو" کا شاعر کون ہے؟
- ج. فیض ہمدویق ب. حالی  
ج. نفیض ہمدویق د. ن. م. ساشد
- 8 یہ لفظ کس صنف سے تعلق رکھتی ہے؟
- ج. پابند لفظ ب. آزاد لفظ  
ج. نزدیکی لفظ د. معنی لفظ

iii. ان۔ م۔ راشد کہاں پیدا ہوئے؟

ل۔ لاہور میں ب۔ گوجرانوالا میں ج۔ سیالکوٹ میں د۔ فیصل آباد میں

iv. ریاضت مٹ کے بعد وہ کہاں آباد ہوئے؟

ل۔ لندن میں ب۔ چیرس میں ج۔ نیویارک میں د۔ گوجرانوالا میں

v. ان۔ م۔ راشد پر ایک مختصر سوانحی تغییری نوٹ لکھیں۔

”زندگی سے ڈرتے ہو؟“ کا خلاصہ اپنے الفاظ میں بیان کریں۔

”زندگی سے ڈرتے ہو؟“ کا فکری و فی جائزہ لیں۔

مندرجہ ذیل مصرعوں کی وضاحت کریں:-

i. آدمی زبان بھی ہے آدمی بیان بھی ہے

ii. جواہی نہیں آئی اس گھڑی سے ڈرتے ہو

iii. ہاتھ جاگ اٹھتے ہیں راہ کا نشاں بن کر

iv. روشنی تو تم بھی ہو روشنی تو ہم بھی ہیں

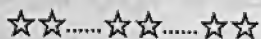
خالی جگہ پر کریں۔

v. آدمی زبان بھی ہے آدمی..... بھی ہے

ii. لب اگر نہیں لہتے..... جاگ اٹھتے ہیں

iii. ہاتھ بول اٹھتے ہیں، مج کی..... بن کر

iv. ذات کی..... آئی



## فیض احمد فیض

سال ولادت: ۱۹۸۵ء

سال وفات: ۱۹۸۵ء

فیض احمد فیض سیا لکوٹ کے ایک گاؤں کا لا قادر میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد چودھری سلطان محمد خاں بارا یہ سیا لکوٹ کے دیکل اور ڈسٹرکٹ بورڈ کے چیزر میں تھے۔ فیض نے عربی قاری اور دوخط قرآن اور نہجی تعلیم مولوی ابراہیم سیا لکوٹی کے کتب سے حاصل کی۔

۱۹۷۲ء میں ڈسٹرکٹ کا امتحان فرست ڈوبین میں پاس کیا۔ مرے کانچ سیا لکوٹ سے انتر میڈیٹ کا امتحان پاس کرنے کے بعد گورنمنٹ کالج لاہور میں داخل ہوئے۔ یہاں سے انگریزی میں ایم۔ اے کیا اور بعد میں اور بکال کانچ سے عربی میں ایم۔ اے کیا۔

تعلیم سے فراغت کے بعد فیض نے (۱۹۸۰ء تا ۱۹۸۵ء) ایم۔ اے۔ اور کانچ امرتسر میں انگریزی کے استاد کی حیثیت سے ملازمت اختیار کر لی۔ آپ نے (۱۹۸۲ء تا ۱۹۸۳ء) معروف ادبی مجلے "ارب الطیف" کی ادارت بھی کی۔ اس کے بعد (۱۹۸۰ء تا ۱۹۸۲ء) یہی کانچ میں انگریزی بھی پڑھاتے رہے۔ اسی دوران میں ان کا پہلا شعری مجموعہ "نقش فریادی" شائع ہوا۔ اسی دور میں فیض نے ایک انگریز خاتون "المیں جارج" سے شادی کی جنہوں نے قدم قدم پر فیض کا ساتھ دیا۔

جنگ عظیم دوم کے دوران میں (جنون ۱۹۸۲ء) فیض فوج میں طازم ہوئے اور پانچ سال کے بعد استعفادے کر لا ہو آگئے۔ آپ روز نامہ "امرورز"، "پاکستان نائائز" اور "لیل و تھار" کے مدیر بھی رہے۔

۱۹۸۷ء تا ۱۹۸۸ء امور ثقافت و وزارت تعلیم پاکستان کے مشیر رہے۔ ۱۹۸۸ء سے ۱۹۸۱ء تک یا سر عرفات کی زیر گرانی بیروت سے شائع ہونے والے انفرادی شاعری سمایی مجلے "لوش" کے مدیر اعلیٰ رہے۔ نومبر ۱۹۸۱ء میں پاکستان والیں آگئے۔ فیض نے یہاں اور جس عہدے پر بھی طازمت کی، شعرو شاعری کا سلسلہ ساتھ ساتھ جاری رکھا۔

آپ کی تصنیف میں "نقش فریادی"، "دست سما"، "دست تیر سمجھ"، "سر وادی سینا"، "مرے دل مرے مسافر"، "شام شہر یاراں" اور "غبار یام" شامل ہیں جو ان کی وفات کے بعد "نقش ہائے وفا" کے نام سے یکجا شائع ہوئیں۔

فیض دیستان لاہور کے ان اردو شعراء میں نمایاں مقام رکھتے ہیں جنہوں نے زندگی کے حسن و جمال اور شیب فراز و مختلف رذائلوں سے دیکھا ہے۔ فیض نے شاعری کی ثابت روایات اور رفتاری دریے کو قائم رکھا۔ فیض نے ہر جگہ نہایت شستہ اور پاکیزہ زبان استعمال کی ہے۔ فیض نے غزلیں اور تھیں دنوں لکھی ہیں جو ہنری طور پر وہ غزل کے شاعر ہیں۔

فیض کی شاعری کا انتیازی پہلو یہ ہے کہ انہوں نے پرانی علمتوں کو نئے نئے معنی دیے اور گل و خیال سے سیدھے سادے الفاظ و تراکیب اور تشبیہات و استعارات کو اتنی خوبصورتی سے استعمال کیا کہ ان میں نئی معنویت پیدا کر دی جئی۔ انہوں نے نہ صرف قدیم اردو شاعری کی روایات سے فائدہ اٹھایا بلکہ جدید شعری سرمائے سے بھی بھر پور استعفادہ کیا ہے۔ سوز و گداز فیض کی شاعری کا خاص پہلو ہے۔ اس میں سوز و گداز کی ایسی لہر ملتی ہے جو قریبی یا سامع کو اداں کر دیتی ہے۔ کلام فیض میں اچھائی فہم کا پہلو ہے۔ ان کے ہاں صور مخفی بھی ملتا ہے کہ وہ عام روایتی مخفی سے سراہ مختلف ہے۔ وہ مخفی توکملی ذات کا ذریحہ گروانتے ہیں۔ کلام فیض میں نمایاں پہلو معماشی معاشرتی اور سیاسی مسائل کی ترجیحانی ہے۔

"اقبال" فیض کی بہت خوبصورت نظم ہے جس میں علامہ اقبال کو ایک تفہیم فہمیت قرار دیا گیا ہے۔

## اقبال

آیا ہمارے دل میں اک خوش نوا فقیر  
 آیا اور اپنی دھن میں غزل خواں گزر گیا  
 ششان راہیں خلق سے آباد ہو گئیں  
 ویران نے کدوں کا نصیبہ سور گیا  
 تھیں چند ہی نگاہیں جو اس تک بخیں کیں  
 پر اس کا گیت سب کے دلوں میں اتر گیا  
 اب دور جا چکا ہے وہ شاہ گدا نما  
 اور پھر سے اپنے دل میں کی راہیں اداں ہیں  
 چند اک کو یاد ہے کوئی اس کی ادائے خاص  
 دو اک نگاہیں چند عزیزوں کے پاس ہیں  
 پر اس کا گیت سب کے دلوں میں مقیم ہے  
 اور اس کی نئے سے سینکڑوں لذت شناس ہیں

## مشق

1- مندرجہ ذیل سوالوں کے مختصر جواب دیں۔

ن- فیض نے اقبال کو ”خوش نوا فقیر“ کیوں کہا ہے؟

ا- ”ویران کدوں“ سے فیض کی کیا مراد ہے؟

iii- ”شاہ گدا نما“ کس کی طرف اشارہ ہے؟

iv- ”لذت شناس“ سے کون لوگ مراد ہیں؟

2- نظم ”اقبال“ کو پیش نظر کر مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات میں سے درست جواب کے شروع میں (✓) کا نشان لگائیں۔

ن- نظم ”اقبال“ کا شاعر کون ہے؟

(ا) حفیظ جاندھری

(ب) جوش

(ج) فیض احمد فیض

(د) ن-م راشد

(ا) حفیظ جاندھری

(ب) جوش

(ج) فیض احمد فیض

(د) ن-م راشد

(ا) حفیظ جاندھری

(ب) جوش

(ج) فیض احمد فیض

(د) ن-م راشد

iii۔ فیض کی وجہ شہرت کیا ہے؟

(ا) سیاست (ب) ادارت

(ج) صحافت (د) شاعری

iv۔ فیض کس کالج کے پرنسپل رہے؟

(ا) ایم او کالج امرتسر کے (ب) گورنمنٹ کالج لاہور کے

(ج) عبداللہ ہارون کالج کراچی کے (د) کسی کالج کے نہیں

فیض کی نظم "اتبال" کا خلاصہ لکھیں۔

-3۔ "دو اک نگاہیں چند عزیزوں کے پاس ہیں" اس مص瑞 کی وضاحت کریں۔

-4۔ فیض احمد فیض پر ایک مختصر سوانحی نوٹ لکھیں۔

-5۔ مص瑞 کمل کریں۔

-6۔ آیا ہمارے میں اک خوش نوافقیر

-7۔ اب دور جا چکا ہے وہ شاہ..... نما

-8۔ سنسان را ہیں غلق سے ..... ہو گئیں

-9۔ آیا اور اپنی دھن میں ..... خواں گزر گیا

-10۔ مندرجہ ذیل تراکیب کی وضاحت کریں۔

خوش نوافقیر، شاہ گرانما، اداۓ خاص، لذت شناس

☆☆.....☆☆.....☆☆

مجید احمد جنگ میں پیدا ہوئے۔ اصلی نام عبدالجید تھا۔ والد کا نام علی محمد تھا جو محکم تعلیم سے شکل تھے۔ وہ جنگ میں ماں کے سامنے سے محروم گئے۔ ان کی عمر تین سال کی تھی کہ والد نے دوسری شادی کر لی۔ گھر بیوی حالت ناتانی گارہو گئے تو ناتانیاں نور محمد اپنی بیٹی کی نشانی کو اپنے ساتھ لے گئے اور ان کی درش کی ساری ذمہ داری اپنے ذمے لے لی۔ ان کے ناتانیے وقت کے عالم فقیرؒ محدث اور ماہر طبیب تھے۔ لہذا انھوں نے دینی تعلیم کے علاوہ ابتدائی تعلیم بھی کی سے حاصل کی۔ مجید احمد نے عربی اور فارسی کی تعلیم بھی اپنے ناتانی سے حاصل کی۔

مجید احمد بھی اپنے ناتانی کی طرح بہت ذہین تھے۔ ان کی ذہانت کا یہ عالم تھا کہ صرف پانچ سال کی عمر میں قرآن مجید، گلستانِ یوتاں، چند نامہ، عطا و غیرہ پڑھ کرے تھے۔ اسلامیہ ہائی سکول جنگ سے ۱۹۳۰ء میں بیڑک پاس کیا۔ ۱۹۳۲ء میں گورنمنٹ کالج جنگ سے ایف اے پاس کیا اور ۱۹۳۴ء میں اسلامیہ کالج لاہور سے بنی اے پاس کیا۔

لبے اے پاس کرنے کے بعد مجید احمد جنگ میں ملکہ "دیپات سدھار" میں ملازم ہو گئے۔ بعد میں ہفت روزہ "عروج" کے ایڈیٹر ہو گئے۔ ۱۹۳۹ء میں "عروج" سے الگ ہو کر ڈسٹرکٹ ہورڈ جنگ میں ملازم ہو گئے۔ ۱۹۴۲ء میں ملکہ خواراک میں ملازم ہو گئے۔ دوران ملازمت زیادہ تر سا ہیوال رہے اور میں سے رہائی ہو گئے۔ اس دوران میں مقامی طور پر ان کی خصیصت شعری اور ادبی ماحول کا محور بھی رہی۔ ۱۹۴۷ء کو سا ہیوال میں ان کا انتقال ہوا اور ان کے آپنی شہر جنگ میں فن کیا گیا۔

مجید احمد کی ادبی زندگی کا آغاز زمانہ طالب علمی سے ہو گیا تھا لیکن ان کو شہرت ان کی وفات کے بعد ملی۔ انھوں نے ساری زندگی دکھانی تھی۔ پہلے ماں باپ کی جداگانی، پھر ازدواجی زندگی کی ناکامی اور اولاد سے محرومی، ان سب باتوں نے مل کر مجید احمد کی زندگی کو تخت بنا دیا تھا مگر انھوں نے بھی کسی پر اپنے دکھوں کا اعتماد نہیں کیا بلکہ خود کوششی کی دنیا میں گم کر لیا۔ گھر سے دفتر، دفتر سے گھر تک "بزم گلدار و ادب" کی لاہوری تکنیک خود کو محروم رکھا۔ مجید احمد بہتانی کا آہور کے وہ شاعر ہیں جن کے ہاں موضوعات اسالیب اور تہذیبوں کا حرث اگنیز چونغ نظر آتا ہے۔ وہ موضوع کی مناسبت سے دست کا انتخاب کرتے ہیں۔ بھی وجہ ہے کہ ان کی ہر ہٹم ایک الگ بیت کی حامل ہے۔

مجید احمد کی شاعری فہمی کی ترجیح ہے۔ وہ کبھی کبھی مکراتے ہیں لیکن اس کے اندر بھی درود کی کچھ صاف محسوس ہوتی ہے۔ ان کی نظم "چھاؤںیں پت جھڑ" اس کی واضح مثال ہے۔ مجید احمد کو ظاہر فطرت سے گھرا کاڑے لیے لیں گے لیکن اس کے لیے وہ جیتن لھاروں کی رمح تھاری کرنے کی بجائے اپنے گرد و پیش کے احوال کی عکاسی کرتے ہیں یعنی کھیت کھلیان، فصلیں، ندی، نالے، راججا، نہریں اور اسی طرح دوسری چیزیں ان کی شاعری کا محور ہیں۔ وہ انھی مناظر سے شاعرانہ خیال کی ایسی سورکن فضا پیدا کر دیتے ہیں کہ قاری جیوان رہ جاتا ہے۔

مجید احمد جدید شاعری کے اہم ترین نمائشوں میں سے تھے۔ انھوں نے نئی نظم کوئی علامات دیں نئے استخاروں سے روشناس کرایا اور نئی نظم کی طرح نئی غزل کو چھت کا حامل بنایا۔ مجید احمد کی زندگی کا کھادر کرب سے عمارت رہی۔ اسی لیے ان کے ہاں خود کلائی کی بے شمار مثالیں ملتی ہیں۔ ان کا مندرجہ ذیل مشہور شعر ان کی زندگی کی عکاسی کرتا ہے:

کنی ہے مر بہاروں کے سوگ میں آہمد  
مری نہ پھلیں جادوں گلاب کے پھول  
پہنچاہا کہ ان ان کو قوتی پسند بنا دیجئے ہیں مگر مجید قوتی پسند نہ تھے۔ تاہم ان کی شاعری میں غالب رنگ خونی ہے۔ مجید ایک حاس انہاں تھے۔ اسی لیے انھوں نے اپنی شاعری میں محشرتی سائل بیش کر کے اپنے محشرتے کی بھروسہ عکاسی کی ہے۔  
نظم "طلووع فرض" اس کی بہترین مثال ہے۔ اس میں مجع کے وقت انسان حیوان، چور، پرندہ ایم غریب، افسر طازم اور بھکاری سب اپنے اپنے طور پر علاشی معاشر کے لیے نکل پڑتے ہیں کیونکہ بھی زندگی ہے۔ زندگی کو گزارنے کے لیے مخت ضروری ہے۔

## طلوع فرض

حر کے وقت دفتر کو روان ہوں  
روان ہوں ہمہ صد کارروان ہوں

کوئی خاموش پچھی اپنے دل میں  
اہمدوں کے سنبھرے جال بُن کے  
اذا جاتا ہے پچھے دانے دے کے  
فضائے زندگی کی آدمیوں سے  
ہے ہر اک کو پھیم تر گزرننا  
مجھے چل کر اُسے اڑ کر گزرننا

وہ اک انگی بھکارن لڑکھڑائی  
کہ چوراہے کے سحبے کو پکڑ لے  
صدا سے راہگیروں کو جکڑ لے  
یہ پھیلا پھیلا میلا میلا دامن  
یہ کارہ یہ گلوے شور انگیز  
مرا دفتر، مری مسلین، مری میز

چھتی کار فرائے سے گزری  
غبار رہ نے کروٹ بدی جاگا  
اٹھا اک دو قدم تک ساتھ بھاگا  
پیا پیا پھوکروں کا یہ تسلل  
بھی پرواز بھی افتابی بھی  
متاع زیست اس کی بھی مری بھی

گلتان میں کہیں بھوزے نے چوہا  
گلوں کا رس شرایبوں سا نشیلا  
کہیں پر گھونٹ اک کڑوا کسیلا  
کسی سڑتے ہوئے جوہر کے اندر  
پڑا اک رینگتے کیڑے کو پینا  
مگر مقصد وہی دو سانس چینا

حر کے وقت دفتر کو روان ہوں  
روان ہوں ہمہ صد کارروان ہوں

## مشق

-1 مندرجہ ذیل سوالوں کے خپصر جواب دیں:

i- مجید امجد نے اپنی نظم کا عنوان ”طلوع فرض“ کیوں رکھا ہے؟

ii- شاعر صبح کے وقت اپنے فرض کی ادائیگی کے لئے کہاں اور کس کے ہمراہ جا رہا ہے؟

iii- شاعر کو اپنے اور پرندے اور انہی بھکارن میں کیا مانگت نظر آئی؟

-2 سوالات کے درست جوابات کے گرد دائرہ لگائیں:

i- ”طلوع فرض“ کے شاعر کا نام کیا ہے؟

ل- فیض احمد فیض      ب- ن-م- راشد

ج- جوش      د- مجید امجد

ii- مجید امجد کی وجہ شہرت کیا ہے؟

ل- سرکاری ملازمت      ب- سیچ مطالعہ

ج- ادارت      د- شاعری

iii- مجید امجد نے کس صفت شاعری کو خاص طور پر انہیا؟

ل- غزل کو      ب- نظم کو

ج- مرثیہ کو      د- مشنوی کو

iv- مجید امجد کی شاعری کا مجموعی رنگ کیا ہے؟

ل- مزاحیہ      ب- طنزیہ

ج- حزنیہ      د- طربیہ

-3 مندرجہ ذیل تراکیب کی وضاحت کریں۔

نیچتم تر۔ گلوئے شور انگیز۔ غبارہ۔ متاع زیست۔ ہمراہ صد کاروں۔

-4 مصر عکمل کریں۔

i- کوئی خاموش پچھی۔

ii- دو اک انڈی بھکارن۔

iii- چکتی کار۔

iv- گلتان میں کہیں۔

v- گکر مقصد وہی۔

-5 مجید امجد پر سوچی و تنبیدی نوٹ لکھیے۔

☆☆.....☆☆.....☆☆

## قطعہ۔ ربائی

قطعہ:

قطعہ کے لغوی معنی کلکٹے کے ہیں اور اصطلاحی معنوں میں یہ ایک ایسی صنف شعر ہے جس میں قافیوں کی ترتیب قصیدے یا غزل کے مطابق ہوتی ہے لہجی تمام اشعار کے درمیں صریح ہم قافی ہوتے ہیں لیکن غزل اور قصیدے کے بر عکس قطعہ میں بالعموم مطابق نہیں ہوتا اور مقطع بھی ضروری نہیں۔

اردو میں قلعہ نگاری کا آغاز دکن کی سر زمین سے عمل میں آیا۔ شالی ہند میں حاتم، میر سودا، محقق، جرات، اور انشا وغیرہ نے اس صنف کو مزید ترقی دی۔ ان کے بعد غالباً ذوقِ مومن اور شیفت نے بھی اس صنف سے بہت کام لیا۔ حالی، شالی، اکبر، قابو، ظفر علی خان، جوش، احسان داش، فیض، آخر انصاری، احمد ریم، قاتی اور عارف عبد القائم کے قطعات کو بھی نمایاں حیثیت حاصل ہے۔

ربائی:

ربائی عربی زبان کے لفظ "ریح" سے کلا ہے جس کے معنی "چار" ہے۔ اصطلاح میں ربائی اس مختصر لفظ کو کہا جاتا ہے جو صرف چار صوروں پر مشتمل ہوتی ہے۔ پہلاً دوسراً اور چوتھا صریح لازماً ہم قافیہ ہوتے ہیں۔ تیسراً صریح میں قافیہ ضروری نہیں۔ ربائی کے پہلے تین صریح تین میزھیوں کی حیثیت رکھتے ہیں جو قاری کو بتدریج ایک ایسی بلندی تک لے جاتے ہیں جہاں چوتھا صریح اپنا بھر پور جلوہ دکھاتا ہے۔ اس چوتھے صریح کو تین صوروں کا نیچوڑ رہائی کی جان اور حاصل ربائی سمجھا جاتا ہے۔

ربائی ایک مشکل صنف تھی ہے جس کی بھریں اور اوزان مخصوص ہونے کے علاوہ مشکل اور دشیں ہیں۔

اردو میں دکی شاعری قطب شاہ کو اردو ربائی میں اولیت کا درج دیا جاتا ہے۔ میر درد سودا، امیں دیر حائل، اکبر جوش، فراق، گورکھ پوری اور عبد الغفریز خالدی کی ربائیاں اہمیت رکھتی ہیں۔

ربائی کے موضوعات میں حق و محبت، اخلاق و تصوف، حمد و نعمت، پد و نسبت، بادہ و ساغر، سیاست، معاشرت، محوب کا سراپا اور مناظر فطرت وغیرہ شامل ہیں۔

## اکبرالہ آبادی

سال وفات: ۱۹۲۱ء

سال ولادت: ۱۸۳۶ء

سید اکبر حسین نام تھا اور خلص بھی اکبر تھا۔ الہ آباد (بمقام باڑہ) میں پیدا ہوئے۔ اکبر کے آبادا جداد نیشاپور سے بر صغیر آئے تھے۔ ان کے والد کا نام تفضل حسین رضوی تھا جن کا شمار صوفی بزرگوں میں ہوتا تھا۔ والدہ بھی نہایت دیندار خاتون تھیں۔ الغرض اکبر کا خاندان نہایت مذہبی اور تصوف سے خاص لگاؤ رکھنے والا تھا۔

اکبر کے گھر بیوی مالی حالات اچھے نہ ہونے کے سبب وہ باقاعدہ طور پر زیور تعلیم سے آرستہ نہ ہو سکے گرا پہنچی طبی ذوق اور ذاتی مطالعہ کی بدولت فارسی، عربی اور انگریزی بول چال کی خوبی مہارت حاصل کر لی تھی۔ اکبرالہ آبادی ایسٹ انڈیا کمپنی میں سرکاری ملازم مقرر ہوئے پھر کچھ عرصہ بعد ہی مختاری کا امتحان پاس کر کے نائب تحصیل دار ہو گئے۔ ۱۸۷۰ء میں ہائی کورٹ میں بطور پیغمبر مقرر ہوئے ۱۸۷۲ء میں وکالت کا امتحان پاس کیا اور ملازمت ترک کر کے وکالت کرنے لگے۔ ۱۸۸۰ء تک وکالت کا کام جاری رہا۔ جلد ہی اکبر منصف مقرر ہو گئے اور ۱۸۹۲ء میں سیشن بچ ہو گئے، مگر آنکھوں کی تکلیف کی بنا پر ملازمت چھوڑنی پڑی۔ انھوں نے ۱۹۰۵ء میں پشون پائی۔ ۱۹۰۷ء میں عدالتی خدمات کے سلسلے میں حکومت نے اکبر کو ”خان پہاڑ“ کے خطاب سے نوازا۔ ستمبر ۱۹۲۱ء میں اکبردار قافی سے کوچ کر گئے۔

اکبر کا شمارا پہنچنے وقت کے نامور شعراء میں ہوتا تھا۔ اکبر کو بچپن ہی سے شعروخن سے شفقت ہماگران کی باقاعدہ شاعری کا آغاز آئش کے شاگرد و حید الدین وحید کی شاگردی میں آنے کے بعد ہوا۔ اکبر کی وجہ شہرت ان کا طنزیہ و ظریفانہ کلام ہے۔ اکبر ظرافت کے ذریعے اخلاقی، سیاسی، معاشرتی نامہوار یوں کی تثاندھی کرتے ہیں۔ اکبر نے اپنی شاعری کے ذریعے نئی تہذیب کی کورانہ تقلید کو ہدف تنقید بنایا اور مغرب پسندی کی جھوٹی آن بان کا متغیر ادا کیا۔

یہ امر بجا طور پر تسلیم کیا جاتا ہے کہ اکبر کا کلام ہماری تاریخ اور اردو شاعری میں نہایت اہمیت کا حال ہے۔ اکبر ظرافت کے پردے میں بڑے بڑے کفتے گہ جاتے ہیں۔ مجموعی طور پر اکبر کی شاعری کی تدبیں گہر افسوس پوشیدہ ہوتا ہے۔

اکبر اپنے طنزیہ و ظریفانہ کلام بذریعی اور الطیف طنزیات سے اصلاح و درستی کا کام لیتے ہیں اور مسلم قوم کو ایک نئی جہت دکھا کر جاہی کے گڑھے میں گرفنے سے بچانے کی سعی کرتے ہیں۔ اردو قومی شاعری کے حوالے سے ان کا نام ہمیشہ زندہ رہے گا۔

## احسان دانش

سال وفات: ۱۹۸۲ء

سال ولادت: ۱۹۱۳ء

اصل نام احسان الحق اور تخلص احسان تھا۔ ان کے والد کا نام قاضی دانش علی تھا۔ چنانچہ اسی نسبت سے احسان دانش کے نام سے مشہور ہوئے۔ احسان دانش ۱۹۱۳ء میں کانگریس ملٹری ٹکنیکل ہائی۔ پی۔ میں پڑا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم کا نزدیکی اور غربت کے باعث باقاعدہ طور پر تعلیم حاصل نہ کر سکے۔ گھر بیوی میں حالات ناسازگار ہونے کی بنا پر احسان کم عمری میں ہی ٹلاٹی روزگار میں لگ گئے۔ محنت مزدوری کا کوئی ایسا کام نہ تھا جو احسان نے نہ کیا ہو۔ معماری اپا غبانی، ٹکلی، مزدوری اور اس طرح کے دیگر پیشے اپناتے رہے مگر انہوں نے کبھی محنت مزدوری کو عار نہ سمجھا بلکہ بیش محنت کی عظمت کے عظیم مقصد کو پوش نظر رکھا۔

احسان دانش محنت مزدوری کے سلسلے میں قیام پاکستان سے بہت پہلے لاہور آگئے تھے اور پھر یہیں مستقل سکونت اختیار کر لی تھی۔ احسان دانش کو کم سنی سے شروع ہونے سے لگا تو تھا۔ چنانچہ لاہور کی ادبی حوالہ میں ذوق و شوق سے شامل ہونے لگا اور جلد ہی ان کی شاعری کی شہرت پھیل گئی۔

احسان دانش کا شمار بر صیر کے نمایاں اور عظیم شعرائیں ہوتا ہے۔ وہ اردو کے نامور شاعر تھے۔ احسان ایک نقیر منش، سادہ، خوش اخلاق اور علم دوست انسان تھے۔ احسان دانش نے اپنی خود نوشت سوانح "جہان دانش" میں اپنے حالات زندگی تفصیل سے لکھے ہیں۔ بلاشبہ احسان دانش ایک عظیم شاعر تھے جنہوں نے اپنے گھر بیوی میں حالات ناسازگار ہونے کے باوجود کبھی محنت نہ ہاری اور محنت کی عظمت کو تسلیم کرتے ہوئے عمر بھرنہ صرف محنت مزدوری کی بلکہ ذاتی مطالعہ کر کے اپنی تعلیم کی کمی بھی بخوبی پوری کی اور ارادہ و شاعری کے افق پر درخشندہ ستارہ بن کے اگرے۔

۱۹۸۲ء میں یہ شاعر مزدور اپنے غالباً حقیقی سے جاما۔

احسان دانش بنیادی طور پر شاعر انقلاب ہیں۔ احسان کی شاعری کا موضوع زیادہ تر مغلوک الحال مزدور اور محنت کش طبقہ ہے۔ احسان چونکہ خود بھی ایک مزدور تھے اس لیے محنت کش طبقہ کے دکھروں کو بخوبی جانتے تھے۔ علاوہ ازین احسان دانش ایک اچھے نظرگار تھے۔ نشری خدمات کے حوالے سے ضرب الامثال اور تذکرہ تذکرہ کی طرح کام کیا۔

مجموعی طور پر کلام احسان عزم، عمل، اخلاق، جد و جہد، اصلاح انسانیت سے بھر پورے ہے۔

احسان دانش کی اہم تصانیف یہ ہیں:

نوائے کارگر، فتحیر، فطرت، جادہ، لا جہاں، آتش، خاموش، شیرازہ، گورستان، میراثِ موم، زخم و مردم۔

میں دیکھتا ہوں صلح و محبت ہے اٹھ گئی  
 ہر دل سے، ہر گروہ سے، ہر خاندان سے  
 اس کا سبب نہیں ہے سوا اس کے اور کچھ  
 یعنی کہ اٹھ گیا ہے خدا درمیان سے

(اکبرالآبادی)



لاکھ ناداری ہو میں ہوں شاعر وحدت پرست  
 نقش جو بھی سامنے آیا وہی رو ہو گیا  
 جو سوا اس کے کسی کا دل میں گزرنے گا خیال  
 میں اسے داشت یہ سمجھوں گا کہ مرتد ہو گیا

(احسان داشت)



چھاؤڑا کندھے پر رکھے آ رہا ہے اک کسان  
 رنگ جس کے خون سے لیتے ہیں گھزاروں کے پھول  
 دل میں جینے کی تمنائیں فغا ناساز گار  
 آنکھ میں سرفی، لبوں پر پڑیاں نتفوں میں دھول

(احسان داشت)

## مشق

- i. مندرجہ ذیل سوالات کے مفہوم جوابات لکھیں۔
- ii. معاشرے میں انسان کی طاقت کا راز کیا ہے؟
- iii. محبت کا تھا ضاکیا ہے؟
- iv. خاندانوں سے محبت اٹھ جانے کی وجہ کیا ہے؟
- v. احسان داشت نے اپنے مذہبی عقیدے کے بارے میں کیا بتایا ہے؟

-2۔ مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات میں سے جو درست ہیں ان کے گرد دائرہ لگائیں:

-n۔ مندرجہ ذیل میں سے کون سا شعری مجموعہ احسان دانش کا ہے؟

l۔ فصلِ گل b۔ فصلِ زیان

j۔ قفلِ سلاسل d۔ گل نغمہ

ii۔ اکبرالآبادی کا مجموعی رنگ شاعری کیا ہے؟

l۔ خونیہ b۔ طربیہ

j۔ قلشیانہ d۔ مزاجیہ

iii۔ احسان دانش نے ابتدائیں کیا پیشہ اختیار کیا؟

l۔ ملازمت b۔ مزدوری

j۔ صحافت d۔ ادارت

iv۔ اکبرالآبادی کا پیشہ کیا تھا؟

l۔ ملازمت b۔ تجارت

j۔ صحافت d۔ ادارت

-3۔ احسان دانش نے تفعیل میں کسان کے بارے میں جن جذبات کا اظہار کیا ہے اسے اپنے الفاظ میں لکھیں۔

-4۔ قطعہ اور بائی کی تعریف کریں اور بیان کے اعتبار سے ان کا فرق واضح کریں۔

-5۔ اکبرالآبادی یا احسان دانش پر سوانحی و تقدیدی نوٹ لکھیں۔

-6۔ احسان دانش کو شاعر مزدور کیوں کہا جاتا ہے؟

☆☆.....☆☆.....☆☆

## مولانا الطاف حسین حائل

سال ولادت: ۱۸۳۷ء

سال وفات: ۱۹۱۵ء

سوچی حالات حصہ نظر میں ملاحظہ کریں۔

حائل جدید شاعری کے علمبردار تھے۔ حائل نے اپنے کلام کے ذریعے قوم کی اصلاح کا پیر اٹھایا اور سیاسی و مذہبی بیداری کا درس دیا۔ اس کی مدد مثال حائل کی عالمگیر نظم "مذہب و جزر اسلام" ہے جو "مسدس حائل" کے نام سے بھی مشہور ہے۔ اس میں مسلمانوں کے عروج و زوال کی مختصر کشی کرنے کے ساتھ ان میں آزادی کی ترب پیدا کرنے کی مدد کاوش کی گئی ہے۔

حائل نے قدیم اور رہائی رنگ سے انحراف کرتے ہوئے تازگی بیان کی طرف توجہ دے کر قدیم شاعری میں اک نئی روح پھونک دی۔ حائل "ادب برائے زندگی" کے قائل تھے۔ حائل نے اپنی نظموں میں زندگی کے ہر گوشے بالخصوص سماجی و اخلاقی بے راہ روی اور عمر توں پر مظلوم ڈھانے جانے کی نشاندہی کی ہے۔

یہ امر بجا طور پر تعلیم کیا جاتا ہے کہ حائل نے نظم نگاری کے ارتقاء میں اہم کردار ادا کیا ہے۔ ان کی پیشہ نظمیں اصلاح معاشرہ، سماجی بے راہ روی، مقصودیت اور احساس آزادی کو پیش نظر رکھتے ہوئے لکھی گئی ہیں۔ انداز بیان کی سادگی و مخفی، خلوص، جذبات کی صداقت، اخلاقیات، مبالغہ سے اجتناب کلام حائل کے نمایاں اوصاف ہیں۔ حائل کی مشہور نظموں میں "برکھارت"، "حب وطن"؛ "منظرة رحم و انصاف"؛ "نشاط امید"، "مناجات یہود" اور "چپ کی راہ" خاص طور پر قبلی ذکر ہیں۔

## رباعیات

اے علم! کیا ہے ٹو نے ملکوں کو نہال  
غائب ہوا تو جہاں سے، وال آیا زوال  
ان پر ہوئے غیب کے خزانے مفتوج  
جن قوموں نے ٹھہرایا تجھے راس المال  
  
تیمور نے اک مورچہ زیر دیوار دیکھا کہ چڑھا دانے کو لے کر سو بار  
آخر سر بام لے کے پہنچا تو کہا مشکل نہیں کوئی پیش ہمت و شوار  
سوئی نے یہ کی عرض کہ اے بار خدا مقیول ترا کون ہے بندوں میں سوا  
ارشاد ہوا بندہ ہمارا وہ ہے جو لے سکے اور نہ لے بدی کا بدلا  
دنیائے ڈنی کو نقش فانی سمجھو رواد جہاں کو اک کہانی سمجھو  
پر جب کرو آغاز کوئی کام بدا ہر سانس کو عمر جاوداںی سمجھو  
(الاطف حسین حائل)

کیا تم سے کہیں جہاں کو کیسا پایا غفلت ہی میں آدمی کو ڈوبایا  
آنکھیں تو بے شمار دیکھیں لیکن کم تھیں بخدا کہ جن کو بینا پایا  
اوپنجا ہمت کا اپنی زینہ رکھنا احباب سے صاف اپنا سینہ رکھنا  
غضہ آتا تو نیچرل ہے اکبر! لیکن ہے شدید عیب کینہ رکھنا  
غفلت کی بھی سے آہ بھرتا اچھا افعال مضر سے کچھ نہ کرنا اچھا  
اکبر نے سا ہے الیل غیرت سے بیکی جینا ذلت سے ہو تو مرنا اچھا  
گر جیب میں زرنہیں تو راحت بھی نہیں بازو میں سکت نہیں تو عزت بھی نہیں  
گر علم نہیں تو زیدر زر ہے بیکار مذہب جو نہیں تو آدمیت بھی نہیں  
(اکبرالہ آبادی)

## مشق

-1 مندرجہ ذیل سوالات کے مفقر جوابات لکھیں۔

-2 ا- الطاف حسین حائل کی پہلی رباعی سے ہمیں کیا سبق ملتا ہے؟

-3 ب- اکبرالہ آبادی کی پہلی رباعی سے کیا سبق حاصل ہوتا ہے؟

-4 مولانا حائل اور اکبرالہ آبادی کی دوسری رباعی کا مفہوم واضح کریں۔

-5 مولانا حائل پر سوچی و تقدیدی نوٹ لکھیں۔

-6 مندرجہ ذیل تراکیب کی وضاحت کریں:

نقش فانی افعال مضر عمر جاوداںی رواد جہاں پیش ہمت

# بُد عنوانی پاکستان



PUNJAB

Government of Pakistan  
National Accountability Bureau Punjab  
5-Club Road, GOR-I, Lahore



بد عنوانی سے پاک پاکستان - خوشحال پاکستان  
بد عنوانی سے پاک پاکستان - ہمارا خواب

# بُد عنوانی پاکستان



PUNJAB

Government of Pakistan  
National Accountability Bureau Punjab  
5-Club Road, GOR-I, Lahore

بد عنوانی اور شوت ہٹانی ضمیر کی موت ہے۔  
اپنے بچوں کو رزقِ حلال کھائیں۔

پنجاب کریکولم اینڈ ٹیکسٹ بک بورڈ منظور شدہ نصاب کے مطابق معیاری اور سنتی کتب مہیا کرتا ہے۔ اگر ان کتب میں کوئی تصور وضاحت طلب ہو، متن اور املا وغیرہ میں کوئی غلطی ہو تو گزارش ہے کہ اپنی آزاد سے آگاہ فرمائیں۔ ادارہ آپ کا شکر گزار ہو گا۔

میخنگ ڈائریکٹر

پنجاب کریکولم اینڈ ٹیکسٹ بک بورڈ  
21-II، گلبرگ، لاہور۔



لیکن نمبر:

042-99230679

ایمیل:

chairman@ptb.gop.pk

ویب سائٹ:

[www.ptb.gop.pk](http://www.ptb.gop.pk)